

## Dante

### Vier Vorträge zur Einführung in die Göttliche Komödie

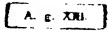
pon

Fritz Kern Professor an der Universität Riel



12, 374

Eübingen Berlag von J. C. B. Mohr (Paul Siebed) 1914



# Gestiftet vom Lehrkörper der Universität Frankfurt a. M.



Alle Rechte vorbehalten. Coppright 1914 by J. E. B. Mohr (Paul Siebeck), Tübingen, Meinen Hörern in Kiel und Schleswig

"Mein Lieb, ich glaub', es werden Wen'ge fein, Die beine Meinung recht verstehen können, So mühlam sprichst du sie und mächtig aus. Geschieht es dann, daß dich von Haus zu Haus Der Zufall führt zu solchen Menschen ein, Da sie die rechte Achtung ihr nicht gönnen: Dann bitt' ich dich, daß du dich trösten wollest, Mein lieber Sang, und ihnen sagen sollest: Schaut wenigstens mich an, wie schön ich bin."

Das Büchlein, entstanden aus einem Vortragszyklus, der im Winter 1911/12 zum erstenmal in der Aula der hiesigen Universität gehalten und später noch dreimal hier und auswärts wiederholt wurde, ist kein gelehrtes und tritt mit keinem der bestehenden Dantewerke in Wettbewerd. Wohl aber möchte es denen kurzen Kührerdienst leisten, die den unmittelbarsten Jugang zur Göttslichen Komödie suchen. Man kann hier nicht raten — was sonst bei fast jedem Dichter das Beste ist —, den Urtert ohne weiteres zu lesen. Eine erste Kührung ist nötig. Aber wer sich anbietet, sie zu übernehmen, muß sich vor Umschweif hüten und alles untersdrücken, was, obwohl an sich nüglich oder lehrreich, von Dante mehr abe als zu ihm hinführt. Die Kunst des Weglassens ist hier vielleicht die schwerste.

Bor allem auch mit Rücksicht auf die Grenze, welche dem äußeren Umfang der Schrift gesetzt war, ist der Abdruck eines fünften Bortrags: "Bom Zeitalter" vorläufig unterblieben. Denn die bisherige Literatur bietet manche vortreffliche Einführung in Dantes Zeit und Umwelt (vgl. S. 10 Anm.). Da ferner die vier Borträge, so wie sie sind, eine natürliche Einheit bilden und in ihnen auch die Zeitbedingtheit der Commedia nachdrücklich hervorstritt, so mochte es immerhin wichtiger erscheinen, an diesem Ort Dante selbst ausgiedig zum Wort kommen zu lassen, als die Menschen um ihn.

Als Ergänzung zu bem ersten Vortrag, ber hauptsächlich Dante selbst über sein Leben berichten läßt, biene die "Zeitübersicht zu Dantes Leben und Schriften" (S. 145 ff.), die dem Leser das Gerüst der wichtigsten Tatsachen vermitteln, freilich auch nicht verbergen will, wie wenige festumrissen und bezeichnende Tatsachen seines Lebens wir sicher wissen: die einzige wirkliche "Quelle" für Dante ist er selbst.

Freundlichen Belfern fei auch an biefer Stelle berglich gebankt.

Riel, ben 6. Februar 1914.

#### Inhalt.

|                                             | Seite |
|---------------------------------------------|-------|
| Erfte Borlefung. Bon Dantes Leben           |       |
| 3meite Borlesung. Bon ber Solle             | . 37  |
| Dritte Borlefung. Bom Berg ber Läuterung    | . 73  |
| Bierte Borlefung. Bom himmel                | . 114 |
| Literaturhinweise für Dante-Leser           | . 141 |
| Rachweis ber übersetten Stellen             | . 143 |
| Beitüberficht ju Dantes Leben und Schriften | . 145 |

#### Erfte Borlefung.

#### Von Dantes Leben.

"Ich sehe wohl, daß unser Denken nimmer Sich sättigt, eh die Wahrheit ihm nicht leuchtet, Die alles in sich schließt, was sonst noch wahr ist. Und wie ein Lier in seiner Höhle, ruht In ihr der Beist, sobald er sie erreicht hat. Erreichen kann er sie; — vergebens wäre Sonst jedes Streben. Darum quillt der Zweisel Am Fuß der Wahrheit, und so muß er auswärts Bon Fels zu Fels uns nach dem Gipfel jagen."

(Par. 4, 124—132.)

Seitdem wir so weit vom Mittelalter entfernt sind in unseren Einrichtungen und Interessen, gibt es nicht viele Dinge, die uns zwingen, unsere Aufmerksamkeit auf diese ferne Zeit zu lenken. Bon den mittelalterlichen Schriftstellern ist es eigentlich immer nur Dante, der die Herzen der Menschen für jenes Zeitalter ersichließt. Ein großer Denker des 19. Jahrhunderts hat ihn die "Stimme von zehn stummen Jahrhunderten" genannt.

Damit, daß Dante eine ganze, ferne Gedankenwelt umfaßt, ware schon erklärt, warum er schwierig zu verstehen ist. Aber auch in seiner eignen Zeit war Dante schon ein schwerer Dichter. Er, ber so anmutig und leicht zu reimen wußte, ber die Sprache und bie Anschauung wie ein Zauberer beherrschte, blieb verschlossen für

alle oberflächlichen Lefer. Er will folche, die fich gang in fein Reich begeben, ober gar keine.

Bur Selbstvertiefung, nicht zur Unterhaltung führt Dante seine Leser ben mühsamen Weg: und er warnt jeden, welcher die "Entsbedungsfahrt zum Höchsten" für eine Lustreise hält:

"Die ihr, mir zuzuhören, mich begleitet, In eurem fleinen Nachen, voll Begier Nachfolgend meinem Schiff, bas singend gleitet,

Rehrt um in euer heimisches Revier, Geht nicht aufs hohe Meer! vielleicht verschlagen, Wofern ihr mich verlöret, würdet ihr.

Auf niebefahrne Flut werb' ich mich wagen: Minerva weht, Apoll gibt mir Geleit, Neun Mufen zeigen mir ben himmelswagen.

Ihr andern Wen'gen, die gur rechten Beit Den hals ihr wandtet nach der Engel-Speise, Die hier uns nahrt, nicht Sättigung verleiht,

Wagt fühnlich in das falz'ge Meer die Reise Mit eurem Boot, dicht folgend meiner Spur, Eh wieder glatt wird meines Kiels Geleise."

(Par. 2, 1-15.)

Dante ift einer ber gewaltigsten und zugleich zartesten Menschen, bie ihre Seele ber Welt erschlossen haben. Bergeblich würde es sein, aus bem Zeitalter entscheibenbe Aufklärung für bie Tiefen seines Wesens zu erlangen.

Dante Alighieri, ber Sohn einer gut bürgerlichen Familie aus Florenz, hat gelebt von 1265 bis 1321. In seiner Lebenszeit 1)

<sup>1)</sup> Da das Zeitalter und die äußeren Schidsale Dantes hier nicht eingehend geschildert werden können, sei hierfür besonders auf die S. 141 f. genannten Bücher von Bogier, Araus, Febern und Gilbemeister verwiesen.

waren die großen Kämpfe und Bewegungen des Mittelalters schon vergangen oder doch verblaßt: das Kaisertum war gefallen, das Papsttum von seiner weltbeherrschenden Höhe bereits einen Schritt zurückgedrängt. Das Lehnswesen, die höfische Dichtung, die Kreuzzüge, die Anfänge der Bettelorden, die realistische Theologie und Philosophie der Hochscholastik, die gotisch-kirchliche Kunst: alles, was man mit kurzen Worten für den Geist des Mittelasters anzusühren pflegt, hatte seinen Höhepunkt mehr oder weniger übersschritten, und war im Abblühen, als die Commedia entstand.

Aber auch das Neue, das damals heraufkam, der nationale Staat, die moderne Wirtschaft, die Kritik und Reform an der Papstkirche, die Universität als geistige Großmacht, die Kunst und Weltanschauung der italienischen Renaissance uss. — das alles war noch von seiner mächtigsten Entfaltung, seiner glänzendsten Erscheinung entfernt. Die Jahrzehnte um 1300 waren keine Verfallszeit, sondern überaus reich an Fortwirkungen des Alten und schöpferischen Ansägen des Neuen; die städtische Kultur Italiens, in welcher Dante aufwuchs, bot eine Welt kräftigsten Emporstrebens. Aber es sehlt dem Zeitalter doch gerade an der Geschlossenbeit und der klassischen Einbeit des Kühlens, aus der ein Jahrhundert früher Wolfram von Eschenbach und Franz von Assischen Pome, oder wieder ein Jahrhundert später die Renaissance als einbeitliche Kulturbewegung bervorwuchs.

Das Zeitalter Dantes ift, wenn wir von ihm selbst absehen, arm an klassischen und bleibenden Werken. Wir können also aus der Umwelt nicht erklären, weshalb gerade damals das größte Genie des Mittelalters erstand und das getreuste Spiegelbild mittelalterlichen Fühlens geschaffen wurde, die Divina Commedia.

¢

Söchstens könnten wir angesichts der Auflösung der mittelalterlichen Kultur, die in Dantes Lebenstagen sich schon ankündigt, daran denken, daß niemals ein Zeitalter in seinen besten Werten inniger erfaßt und geliebt werden kann, als wenn es schon im Scheiden ist. Das Begreifen eines Zeitalters beginnt, wenn es vollendet ist, oder, wie Hegel sagt: die Eule der Minerva beginnt in der Abenddämmerung ihren Flug.

Benden wir uns nun zur Persönlichkeit bes Mannes, so werden wir mehr Aufschlüsse für die Dichtung erhalten. Denn bas Berständnis davon, wie Dante selbst sein Leben aufgefaßt und geschildert hat, führt unmittelbar in sein Lebenswerk, die Commedia, hinein.

Dante berichtet mit einer tiefen Seelenkunft, welche Ereigenisse seines Lebens ihn zum Sänger und Propheten der mittelsalterlichen Weltanschauung gemacht haben. Diese eigenen Geständenisse lassen den Mangel eines eigentlichen zeitgenössischen Biosgraphen freilich nicht ganz verwinden.

Daß Dante sich so eröffnet, ist schon mehr als mittelalterlich. Aber es bezeichnet das gänzliche Fehlen der Selbstbespiegelung und des Individualismus der Renaissance, daß Dante fast alle äußesren Geschehnisse seines Lebens als gleichgültig mit Schweigen überzgeht. Nur zwei Ereignisse greifen so tief in sein Inneres, daß er es der Mühe wert hält, davon zu erzählen: seine Jugendliebe zu Beatrice Portinari, und seine ungerechte Verbannung aus der Deimatstadt. Diese zwei Bendepunkte seiner Entwicklung zwingen ihn, wenn auch auf verschiedene Weise, sein stolzes Schweigen über sich selbst zu brechen.

3wei Berte, Anfang und Biel feiner schriftstellerischen Lauf-

bahn, geben uns diese biographischen Aufschlüsse: Die "Bita Nuova", "das Neue Leben" seines jugendlichen Liebestraums, voll innerer Stürme, arm an äußeren Borgängen, und die Commedia, die Frucht seiner langen Verbannungsjahre inmitten einer vielsach bewegten und zerrissen Belt.

Für Dante beginnt die Geschichte seines Lebens mit dem Erwachen seiner Liebe.

Im neunten Lebensjahr sieht er zum erstenmal die achtjährige Beatrice, die schon als Mägdlein ihre besondere Lieblichkeit hatte. Der Knade fühlt sich überwältigt, beseligt. Aber nur im Innerssten seiner frühreifen, spröden Natur gräbt und wühlt die Leidensschaft. Es sehlt ihm jest wie später ganz die Unbefangenheit, sich der Geliebten zu nähern. Als Dante Alighieri und Beatrice Portinari sich zum zweitenmal begegnen, sind sie erwachsene Menschen geworden.

"Monna Bice"s erster Gruß in Dantes achtzehntem Lebensjahr, und ihr Tob sieben Jahre banach sind die Schwellen seines Liebes-wegs. Jenseits von beiden liegt die lange, einsame Wanderung hier bei kindlichen, dort der männlichen Einbildungskraft; inmitten beider die Liebeswirklichkeit, die doch auch nur ein Anschauen aus der Ferne war.

Kinderjahre zählen boppelt, Kinderliebesjahre sind unendlich. So lag vor jenem ersten Gruß ein unendlicher Traum, in welchem "ihr Bild ununterbrochen bei mir war". Der Unermeßlichkeit dieser träumenden herzensbewegungen entsprach die "Trunkenheit" des Erwachens. Er glaubte "alle Grenzen der Seligkeit" zu sehen. Es ist für die, welche Dante als den strengen, weltverachtenden

Dichter der Commedia kennen, ein fremdartiger Anblick, dieser von der Liebe gepackte und geschüttelte, sich selbst verlierende Jüngsling. Aber eines verrät schon das Wesen des künftigen Weltensdichters: die unerhörte Intensität des Erlebens. Wie dereinst unter der Bürde seines "heiligen Gedichts" Dantes Körper sich abzehren wird (Par. 25, 3), so härmt das "neue Leben" setzt sein junges Dasein dermaßen, daß das Schwinden seiner Kraft und Frische den Freunden Sorge macht.

Aber seine innere Betäubung sucht er sich Rat bei kundigen Arzten, wie er meint: er geht zu den Minnesingern, den Trovatori von Florens. Er wird selbst Trovatore und sucht sich von den Bissionen, die ihn umgeben und seine Seele beschweren, zu befreien, indem er seine Liebe in kunstreiche, dunkle, grazios von Amor redende Verse bannt.

Künstelei und Tändelei war der längst verlebte Minnesang auch bei den versbegabten Patriziersöhnen der Kaufmannsstadt Florenz geworden, ein geistreicher Zeitvertreib, eine Schule des Anempfinzdens und Versteckspielens, eine zweiselhafte Lehre für einen wahren Dichter und Liebenden. Wir wollen die Vorteile nicht gering achten, die Dante im Kreis dieser jungen Astheten für die Ausbildung seiner Technik und seiner Sprache empfing: es ist in dem, was er uns an Gedichten jener Zeit aufbewahrt hat, manches, was schon an der Kralle den Löwen verrät, und das Gesfühl für die wunderbaren Kräfte der Volkssprache hat sich damals bei Dante entwickelt, der dann der literarische Schöpfer des Italiernischen geworden ist:

"Der beste Schmied ber mutterlichen Sprache."

(Purg. 26, 117.)

Das biegfame Werkzeug seiner Kunst ist ihm auch noch in späteren Jahren ein Gegenstand wissenschaftlicher Liebe gewesen, und mit seiner gelehrten Schrift "Aber die Bolkssprache" wurde er der Ahnherr der romanischen Philologie. Jeht, in den Jugendtagen, veredelte er das Toskanische zum "süßen neuen Stil" seiner Dichtung.

Aber wenn das Formen sinns und Klangschöner Berse dem jungen Sonettendichter bald auch einen frühen Ruhm bis über das Beichbild von Florenz hinaus eintrug, so warf es doch auf sein echtes Gefühl einen Schatten der Bewußtheit. Getragen war sein Dichten von tiefer Leidenschaft, die schon tastend nach religiösen und metaphysischen Untergründen der Liebe suchte: aber sein Ausbruck war bestochen von der kultivierten Kunst der andern.

Es lag in seiner Natur, seine Liebe tief im Innersten zu versgraben und vor der Geliebten zu verstecken: aber war es nicht Spiel, daß er, anstatt von der Geliebten selbst zu dichten, sich in allegorischer Grübelei nur in den eigenen Seelenzustand verstiefte, in den sie ihn versetzt hatte? Nicht sowohl von der Geliebten, als von den interessanten Refleren der Liebe in einer Künstlersseie schien er ergriffen. Niemandem offenbarte er den wahren Gegenstand seiner Liebe und verdarg sich hinter einer zur Schau getragenen Liebelei; das ganze ästhetische Toskana aber rief er zum Zeugen seiner Selbstbeobachtung auf.

Dies Gebaren trug für ihn eine Strafe mit sich, eine bittere und heilsame. Beatrice hörte auf, ben jugendlich affektierten Schöngeist zu grüßen. Denn in all ihrer "unaussprechlichen höflichkeit" ist sie — so erzählt ber um einige Jahre altere Dante — bie "Zerssterein aller Laster". "Ihre Gegenwart abelte und besserte bie

Menschen so, daß stele ihren Gruß nicht zu erwidern und die Augen nicht aufzuheben wagten... Gemeinen Herzen ist sie gar nichts,... aber wer würdig ist, sie anzuschauen, beweist eben damit seinen Wert." So wurde die Grußverweigerung für Dante zur Entscheidung: entweder zum Urteil völliger Verwerfung, oder, indem er sich den Gruß-wieder verdienen darf, zum Sporn, der sein Wesen in tieferen Ernst führt.

Das hat Dante per Geliebten am meisten gedankt, daß ihre Person, "die gekrönt war und gekleibet mit Demut", in frauen- hafter Milbe boch ben strengsten Vorwurf ausstrahlte,

"... wie ein sittsam Weib, das sich geborgen Fühlt in sich selbst, doch um ein fremd Vergehn Bom Hören bloß erschrickt und steht in Sorgen." (Par. 27, 31—358)

Eine Stelle aus bem "Meuen Leben" selbst wird besser als andere Borte einen Begriff von ber Macht geben, die Dante umsfangen hielt, und von ber Art, wie er sie später geschilbert hat.

Es ist die Szene, wie der Jüngling von einem Freund zu einem Hochzeitsfest geführt wird, in den Kreis junger Frauen. Ein Zittern überkommt ihn, und wie er aufschaut, wird er Beatrices gewahr: seine Benommenheit wird fast zur Bewußtlosigkeit, so daß die Frauen seiner spotten und der Freund ihn hinwegführen muß. —

"... Und es geschah, daß jene Holbseligste an einen Ort kam, wo viele liebliche Frauen versammelt waren; zu welchem Orte ich von einem Freund geführt wurde, der mir große Freude zu machen glaubte, wenn er mich dahin geleitete, wo so viele Frauen ihre Schönheit zeigten. Weshalb ich, kaum wissend, wozu ich ge-

führt mutbe .... fprach! Barum find wir auf biefen Frauen getome men?" Da fagte jener zu mir: "Um fo zu tun, bag ihnen wurdig gebient werbe." Und es ist wahr, buf sie bort versammelt waren zur Gesellschaft einer eblen Frau, bie an bem Tage vermählt mar; und beshalb ichicte es fich nach. Gebrauch jener genannten Stabt, baß fie ihr Gefellschaft leifteten, wenn fie bas erftemal am Tifche im Hause ihres jungen Gatten speiste. . . Und als ich mich entschlossen, ju bleiben, fühlte ich ein munberbares Bittern an ber linten Seite meiner Bruft beginnen, und fich jah burch alle Teile meines Körpers verbreiten. Dann fage ich, bag ich meinen Leib verftoblen an ein Gemälde lehnte, welches jenen Raum umgab, und furchtfam, ob nicht andere mein Bittern bemerkt hatten, erhob ich bie Mugen, und die Frauen anschauend, sah ich unter ihnen die lieblichste Beatrice. Da maren meine Sinne fo gerftort burch bie Gemalt. bie fich Amor nahm, als er fich in folder Rabe mit ber lieblichsten Krau fab, bag mir vom Leben nichts weiter blieb als bie Sinne bes Augenlichts; und auch biefe blieben außer Gebrauch. weil Amor an ihrem edelsten Orte stehen wollte, um die wunderbare Frau zu sehen. Und obwohl ich anders war als zuvor, so jainmerte es mich doch fehr um diefe Ginne, die fich ftart beklagten und sprachen: "Wenn biefer uns nicht so aus unserem Orte brangte, konnten wir bas Wunder biefer Frau schauen, fo wie es bie anderen unseres gleichen tun." Ich fage, bag viele von biefen Frauen, als fie meine Bermanblung bemerkten, ju staunen begannen; und fich unterhaltend spotteten fie meiner mit jener Lieblichsten: weshalb ber betrogene Freund mich an ber Sand nahm, und, mich aus dem Anblick biefer Frauen fortziehend, mich fragte, was ich hätte. Danach, als ich ein wenig ausgeruht und Rern, Dante.

meine toten Sinne wieder erstanden und die verjagten wieder in ihren Besit gekommen waren, sprach ich zu meinem Freunde diese Worte: "Ich hielt die Füße in jenem Teil des Lebens, über den hinaus man nicht gehen kann mit der Absicht, noch zurückzukehren." Und als ich mich von ihm getrennt hatte, kehrte ich zurück in die Kammer der Tränen, in der ich weinend und voll Scham zu mir selber sprach: "Wenn diese Frau meine Lage kennte, glaube ich nicht, daß sie so über meine Person spotten würde, auch glaube ich, daß ihr viel Mitseid darum käme."

(Vita Nuova c. 14.)

Das ist die ungeheure Stärke des verhaltenen und unterdrückten Gefühls, die Dantes Charakter und Dichtung seit Kindertagen auszeichnet. Noch hat sein Empfinden eine krankhafte Röte. Aber sie verfliegt mit wachsenden Jahren. Das Sehnen, sich Beatrices Uchtung wieder zu erringen, erfüllt sein Wesen jeht mit gesammelter Andacht. Es reift jenes wunschlos klare Anschauen der Geliebten, das den zweiten Teil der Vita Nuova zum unerreichten Urbild aller "Liebeskrühlinge" gemacht hat. Er zergliedert jeht nicht mehr Reflere seiner Liebe, er schildert die "Beseligerin" selbst, die Gnade seines Lebens, die geschaffen ist, allen guten Herzen der Welt eine Beseligerin — das ist der Wortsinn von "Beatrice" — zu werden.

Seine Liebe hort auf, sein personliches Leiben zu sein, und wird zum allgemeinen Gut der Menschheit. Ihm liegt die Berkündigung Beatrices ob: eine "zu hohe Materie", wie er im Anfang zagt.

Mittlerweile behält die Tochter Portinaris für Dante die Weltsentrücktheit des Ideals. Er erwirbt ihre ruhige Achtung und

Freundschaft; sie vermählt sich mit einem andern. Und sie bleibt bas Noli me tangere und der Pol seines Fühlens.

Für den jungen Dichter rankt sich alles Göttliche um die Gestalt eines lebenden jungen Weibes. Das Unreife dieser frühe dantischen Mystik braucht nicht mehr betont zu werden, nachdem der ältere Dichter selbst seiner Leidenschaft die Einseitigkeit genommen und sie zu einer wahren weltumspannenden Liebe erweitert hat.

Das Schicksal stellte biese Weltanschauung balb auf bie Probe. Als ob es mit Dantes Ahnungen im Bunde wäre, rief es bie wuns berbare Frauengestalt plöplich in blühender Jugend von der Erde ab.

> "Gegangen ist Beatrice in den hohen himmel, Ins Reich, wo die Engel den Frieden haben, Und weilt mit ihnen, und euch, Frauen, hat sie verlassen.

Nicht nahm sie uns ein bittrer Frost, Nicht hitze nahm sie weg, wie andre Frauen, Sondern allein ihre große Güte."

(V. N. c. 32.)

In seinem Schmerz ruft ber Dichter bie vorüberziehenden Pilger an, daß sie innehalten in ihrer Wanderung, um zu verstehen und mitzutrauern in bieser klagenden Stadt.

"Beh Pilger, ber ihr wandert tief in Sinnen Bielleicht an Dinge, die euch schon entschwanden; Seid ihr gekommen von so fernen Landen, Wie euer Aussehn zeiget und Beginnen,

Warum nicht laßt ihr eure Tränen rinnen Inmitten dieser Stadt so reich an Klagen, Wie jene Menschen, die durch nichts uns sagen, Daß Kunde sie von unsrem Ernst gewinnen? Doch wenn ihr weilet, willig jum Erkennen, Gewiß, dem herz in Seufzern will es scheinen, Daß unter Tranen ihr dann gehen werdet.

Sie hat verloren ihre Beatrice.

Und Worte, die ber Mensch von ihr kann nennen, Sie haben Rraft, die machet andre weinen." (V. N. o. 41.)

Mit italienischer und troubadourmäßiger Offenheit hatte Dante längst die Welt zur Mitwisserin seiner Liebesgefühle gemacht. Jett aber nimmt ber Fünfundzwanzigjährige die ernsten und einssamen Züge des Propheten an.

"Als die holdfeligste Frau abgeschieden war aus dieser Zeitlichkeit, blieb die ganze Stadt Florenz wie eine Witwe zurück und beraubt aller Würdigkeit. Dermaßen ich, noch weinend in dieser verlassenen Stadt, schrieb an die Ersten des Landes Etliches über ihre Beschaffenheit, und nahm diesen Anfang aus Jeremias: "Wie liegt die Stadt leer, die voll Volks war, sie ist wie eine Witwe, die Fürstin unter den Völkern."

In Dante reift ein mächtiger Drang, durch Lehre zu wirken, das Persönliche ins Allgemeine zu erweitern, zu erschüttern und zu predigen. Aber die priesterliche Haltung ist verfrüht, fast nur wunderlich wirkt für diesmal die Gebärde, so bedeutsam sie auch in eine noch ferne Zukunft weist.

Denn der britte und letzte Teil des "Neuen Lebens", der nun beginnt, ist nur ein allmähliches Berlöschen des Schmerzes in heiliger Behmut, noch nicht die Morgenröte der Komödie. Bohl scheint es, als ziehe Beatrice ihren Sänger schon nach sich ins Iensseits, und seine Dichtung empfängt eine transzendente Schönheit, die letzte Verklärung des Minnesangs, der über sich selbst hinsausschwebt.

"Aber bie Sphare, die am weitsten treist, Steiget der Seufzer auf aus meinem herzen: Ein neu Begreifen hat in ihn mit Schmerzen Amor gesenkt, bas nur nach oben weist.

Und ist er bort, wohin es ihn gebrängt, Da sieht er eine Frau in Ehren wohnen, Die also leuchtet, daß an ihren Thronen Der Pilger-Geist in stillem Schauen hängt.

Er sieht sie so, bag, wenn er's mir berichtet, Ich's nicht versteh', so leis hat er's geraunt Dem franken herzen, bas ihm möchte trauen.

Weiß wohl, daß er von jener Zarten spricht, Weil es mich oft an Beatrice mahnt, Daß ich ihn wohl versteh', ihr lieben Frauen."

(V. N. c. 42.)

Dantes Liebe war zuerst eine Krankheit, bann ein glühendes Evangelium gewesen: jetzt aber ist sie wirklich nur noch ein Gesbanke. Wird sie als solcher stark genug sein, bas erträumte große Dichterleben ganz zu erfüllen?

Dante hat es glauben wollen und ben Borfat ber Treue zum Bild Beatrices gefaßt. Die Vita Nuova schließt:

"Es kam mir ein wunderbares Gesicht, in dem ich Dinge sah, die mich zum Entschluß brachten, nichts mehr von dieser Seligen zu sagen, die ich nicht würdiger von ihr handeln könnte. Und das hin zu kommen, bemühe ich mich, so viel ich vermag, wie sie in Wahrheit weiß. So daß ich, wenn es Dem, durch den alle Dinge leben, gefällt, daß mein Leben noch etliche Jahre währe, solches von ihr zu sagen hoffe, was noch nie von Einer gesagt worden ist." Hier leuchtet zum erstenmal die Komödie auf; als eine ferne

Wisson, die zumächst Schweigen und Machsen gebietet, als ein Gelübbe an die Geift gewordene Geliebte.

Es ist eine wichtige Wendung in Dantes Seschichte, daß er bies stolze Treugelübbe nicht hat halten können, daß er wenige Jahre später auf das Beatrice-Erlebnis zurücklickte, wie auf eine wunderschöne, aber verblichene Jugendtorheit. Erst in schwerem Willenskampf hat er nach vielen Jahren seine Treue zurückerobert.

Beatrice starb im Jahr 1290. Das Liebesbuch ist in ben Neunziger Jahren abgeschlossen worden: aber schon in seine letsten Blätter fällt leise ber Schatten einer veranberten Stimmung. Und es beginnen Jahre, wo die Erinnerung an Beatrice mehr und mehr verblaßt, por nicht mehr als allgemein menschlichen Unfechtungen. Dante, ber Dreifiger, tritt in die Rabre ber nuchternen Mannheit. Er gibt sich bem Erwerb bin, eine und bie andere Liebschaft kettet ihn flüchtig. Mit politischem Ehrgeiz und Berantwortlichkeitsgefühl nimmt er teil an ben Geschäften und Parteiumtrieben seiner Baterstadt. Er schließt (vor 1298) eine ftanbesgemäße Che, über bie er niemals gesprochen bat. Er wird ein angesehener Bürger, ein wohlbekanntes Mitglied bes einen Flügels ber quelfischen Vartei, und erfüllt seine Burgerpflicht im Rathaus, wie schon früher auf bem Schlachtfelb (1289); bie Stadt verwendet ihn als Gefandten (1299) und Regierungsmitglied (1300).

Aber die stille Erleuchtung des Dichters ist vorüber. Zwar sucht sich sein Geist auch jetzt aus dem Alltag einen Ausweg in wissenschaftliche Studien 1), die ihm einen Schat philosophischer

<sup>1)</sup> Den größten Einstuß auf Dante gewann Thomas von Aquino; daneben besonders neuplatonisch-augustinische Lehren.

Renninisse und bas erstaunliche Wiffen erwerben, ohne bas fein späteres Gebicht nicht benkbar ift. Rein zweiter Laie bes Mittels alters hat ben Umtreis ber Wissenschaften auch nur annabernd so weit und tief beherrscht. Allein vorderhand fehlt bem Zusammengelesenen und gebachten gang bie schöpferische Einheit. Der ents schlossene Wille fehlt, irgend etwas Ganzes und Großes zu leiften. Die Gebichte biefer Zeit sind gleich weit entfernt von ber garten, abnungsvollen Lieblichkeit bes "Neuen Lebens", wie von ber klaren und gewaltigen Schönheit ber Göttlichen Romobie. Sie find ein Bekenntnis bes muben, halben Ringens um ben Aufftieg zum Licht und bes Buruckfinkens ins Dunkel. Die Gefahr. mit ber bas mittlere Lebensalter bie sittliche Schwungkraft bebrobt, wenn auf bas Streben ber Jugend als ein eingebilbetes Bergicht getan wird; wenn die Gewöhnung den Menschen nachsichtig gegen sich macht und die Anforderungen an sich selbst berab: stimmt. - biese lähmenden Beschwerden des Geistia-Altwerdens hat Dante in vollem Mage gekoftet. Mit tiefem Schauber benkt er später an biefe mittlere Beit gurudt: mit ber Erinnerung baran hat er sein Lebenswerk, die Göttliche Romobie eröffnet. Denn bie Erzählung ber Berirrung im Leben mußte ber Anfang fein für ein Bert, bas von ber Errettung aus biefem Irrfal hanbelt. So ist ber Eingang ber Göttlichen Romobie ein Stud Selbstbiographie.

> "Auf halbem Weg der Straße unfres Lebens Fand ich in einem dunklen Walbe mich, Weil ich die rechte Bahn verloren hatte. Und hart zu sagen ist's, wie er gewesen, Der wilde Wald, so rauh und so gewaltig, Daß beim Gedanken sich die Furcht erneut.

So herb ift er, daß wenig mehr der Tod ift. Doch um vom Seil zu handeln, das ich fand, Red' ich vom andern auch, was ich getroffen.

Ich weiß nicht recht zu sagen, wie ich hinkam, So war ich voll von Schlaf zu jener Stunde, Da ich verlassen ben mahrhaftigen Weg."

· (Inf. 1, 1—12.)

In solcher Verfassung 1) bes seelischen Schlafes traf Dante i. I. 1302 das Verbannungsbekret der Stadt Florenz. In wildem Parzteihaß stieß ihn die Gemeinde mit andern in die Fremde aus gleichzultigem Anlaß, an dem nur so viel wichtig ist, daß Dante den Verbannungsbefehl als schnödestes Unrecht empfand. Das Scherbenzericht über hervorragende Bürger ist in Stadtrepubliken gewöhnlich. Italien zumal wimmelte in jenen Jahrhunderten von Versbannten, und manche Stadt zählte die Hälfte ihrer namhaften Vürger unter den "Hinausgegangenen" (fuorusciti). Im Jahr 1302 "gingen über Sechshundert", wie der Chronist verzeichnet, aus Florenz, "welche kümmerlich durch die Welt zogen, der eine dahin, der andre dorthin". Dies Los traf Dante, weil er sich nicht gescheut hatte, den "Jänkischen Wössen" der herrschenden Demokratie seine aristokratische Meinung ins Gesicht zu sagen.

Alls Dante haus und Stadt, Frau und Kinder verließ, begann äußerlich ein Dasein, das sich in damaliger Zeit wenig von einem Bettlerdasein unterschied. Er mußte sein Leben an kleinen italienisschen Höfen, bei wohlhabenden Gönnern fristen, deren Geben und Bersagen dem Stolzen gleich schwer zu ertragen war. Eins

<sup>1)</sup> Bgl. S. 28 Unm. 1.

<sup>2)</sup> Bgl. unten E. 36, 58.

sam ist er, unter Feinden der Wehrlose, unter Almosenspendern der berbe, dustere Empfänger, unter Genossen der ungefellige Bersächter. Er hat selbst erzählt, wie die Verbannung tut.

"Berlassen wirst bu jebe teure Sabe, Die dir am meisten lieb, und ber Pfeil ift's, Den der Berbannung Bogen er ft dir abschnellt.

Erproben wirst bu, wie so salzig schmedt Das fremde Brot, und wie so hart ber Weg ist, hinaufs, hinabzusteigen frembe Treppen.

Und was noch mehr bir wird bie Schultern drücken, Ist die Gesellschaft voller Trug und Torheit, Mit der du sinken wirst in diese Schlucht."

(Par. 17, 55-68.)

Aber in biesem äußeren Elend beginnt allmählich die innere Rückkehr auf den "wahrhaftigen Weg". In den ersten Jahren der Berbannung faßt der Gedemütigte den stolzen Entschluß, seine gebeugte Ehre wiederaufzurichten durch die einsame Macht seines Wissens und seines Geistes. Er, der an fremden Tischen essen muß, lädt die Zerstreuten und Oberflächlichen aus aller Welt, die Geschäftsmenschen, die zu keiner Feierstunde kommen,— er lädt sie ein zu einem Gastmahl des Geistes, wo er, der Geächtete, Wirt sein darf. Er beginnt ein Buch zu schreiben, das eben deshalb das "Gastmahl" (Convivio) heißt. Der Wille zu diesem Werk ist erhaben und erinnert in seinem feierlichen Ernst sowohl an jenen Jeremiasbrief des "Neuen Lebens", wie an den ersten Bauriß der späteren Göttlichen Komödie.

Aber bie Ausführung bes "Gastmahls" scheiterte baran, baß Dante zu jener Zeit nichts anzubieten hatte, als ältere Gebichte

und, in losem Verband damit, zusammengeraffte Bruchstücke wissenschaftlicher Gedankengänge. Das Unternehmen mußte seiner ganzen Anlage nach unvollendet bleiben. Obwohl in einer herrslichen Prosa geschrieben, war es doch nicht allein aus dem tiefen und wahrhaften Ernst, der nur sich selbst aussprechen will, geboren, sondern auch aus äußeren Gründen hervorgegangen. Wie hätte es Dante selbst befriedigen, wie seine Ehre, die er durch den Abfall von Beatrice getrübt hatte, wiederherstellen können? So brachte das "Gastmahl" ihm weder den ersehnten Ruhm, noch den erhofften Seelenfrieden; zu dem Bankerott des äußeren Lebens schien es eher den des inneren zu fügen. Auch diese Erfahrung war nötig in der Entstehungsgeschichte der Göttlichen Komödie. Dante lernte, was es kostet, ein Mensch aus einem Stück zu sein und eine Dichtung aus einem Guß zu schreiben.

Und nun steigt er allmählich — das Wie ist sein Geheimnis — hinab in den Schacht entsagender Arbeit und ungeheurer Entschlußtraft, aus dem er den Plan der Komödie hervorholt. Was er selbst darüber mitgeteilt hat, ist, daß sich ihm sein Wert und damit sein Lebensinhalt als eine Rücktehr zu Beatrice offensbarte. Der Mann fand die Treue gegen seine Kindersehnsucht wieder. So ist ihm sein Leben zur Trilogie geworden, und ein Abbild sedes Menschenlebens, dem in der Jugend das Ideal geleuchtet hat und dann entschwand, als die Welt sich änderte. Ein graues Pilgern durch den "dunkten Wald" des Lebens hatte begonnen, zwecklos, müde, ohne Ideal. Aber nun dämmert leise, schüchtern zuerst, eine zweite Offenbarung, ein Geheimnis regt sich und will ans Licht: diesmal kommt das Ideal nicht von außen, sondern aus den Tiefen der Seele ringt

4

es sich los: nicht bietet sich ein leichtes, reizendes Spiel mit dem Schönen, sondern alles was setzt noch schön ist, wird es durch die Kraft des von innen heraus schaffenden Willens. Die Welt hat Teine Beatrice mehr, aber die Seele erschafft sie neu. Und das öbe Irren im Leben wird stetes, schweres Steigen, die Arbeit Iwed und Glück eines aufs neue zielbegabten Daseins. —

Um die Mitte des vorigen Jahrhunderts bat man in dem alten Amtspalaft von Klorenz, bem Bargello, binter einer Raltwand bas einzige echte Bildnis Dantes aufgebeckt, ein Fresko Giottos, bes größten Alorentiners im Trecento neben Dante 1). Giotto bat feinen Freund als jungen Mann gemalt, als ben leibenben Belben ber Vita Nuova. Auf dem weichen, frauenhaften, nervosen Antlit liegt eine verhaltene Melancholie. Das zweite große Dante-Vorträt, bie Bronzebufte aus dem 15. Jahrhundert mit den weltbekannten barten Zügen ist zwar nicht authentisch, aber boch ganz mabr für ben Dante bes Mannesalters, ber Romöbie. Alles Weiche, Unklare, Sinnliche ift aus ben Formen bes Antliges verschwunden. Rlar, scharf, tief und von überragender Energie, mit allen Leiben und mit bem Sieg über fie gezeichnet ift hier bas entfleischte Gesicht. Es ift ein abnlicher Kontraft zwischen ben zweien, zwischen Jugend= und Altersbild, wie etwa bei Friedrich dem Großen. und beide Male ist es die Not einiger harter Jahre, die die einzigartige Bergeistigung bewirkt hat. Nur ift bei Dante alles gang innerlich, auch bie Not.

Während sich so äußerlich allmählich seine Büge mandelten, kampfte der Dichter, aus dem Schlummer des Genußlebens erwacht, den langen, schweren Kampf, den er in den

<sup>1)</sup> Fur Dantes Bilbniffe vgl. Kraus (Unten G. 142).

Eingangsversen ber Komöbie beschreibt. Mit 35 Jahren war ihm werft ber Wunfch gekommen, ben Berg ber täglichen, ftunblichen Selbstaucht und Selbstüberwindung zu ersteigen. Aber brei Bestien halten ihm ben Weg versperrt. Zuerft — noch ein Stud Jugenb ber buntgefleckte Panther ber Sinnenluft. Danach ber Löwe Ehr= geiz. Und als er sich auch ihm endlich entwindet, überfällt ben schon alteren Mann die Besitzluft, die hungrige Bolfin, die bie Rraft zu ibealem Streben raubt. Schon war Dante zwischen 40 und 50 Jahren, als er sich auch bem britten Untier entronnen fühlt. Ober richtiger: als er von ihm erlöft wird. Denn biefer finfter verbiffene und immer aufe neue gehemmte Aufftieg, ber fich burch unbestimmte Jahre hinzieht, hatte Dante niemals jum hellen Gipfel gebracht, mare ihm nicht Silfe von oben getommen. Es ist in ber Lebensgeschichte religiöser Menschen immer bie entscheibende Erfahrung, daß ihnen die Bnade hilft, wo bie Rraft versagt. Die Gnabe, Die Dante rettet, ,ale er jum Untergang bie Wimpern fenkte" (Par. 32, 138), heißt Beatrice. Gie kehrt in fein Leben guruck, als ihn die Schwingen des feelischen Tobes ftreifen, fie erhalt ihm fein Leben ober gibt es ihm gurud, eine Vita Nuova diesmal rein geistiger Art 1).

Das ist des gelehrten alternden Dante zweite poetische Sendung

<sup>1)</sup> Dante verlegt im Gedicht die ganze Jenseitsreise in den Jahresanfang (25. März) und die folgenden Tage des Jahres 1300. Dieser dichterischen Filtion darf man vielleicht entnehmen, daß er damals eine entscheidende Bisson (oder Konzeption) seines Lebenswerkes empfing. Aber, wie das Convivio zeigt, vergingen dann noch lange beatricelose Jahre in vergeblichem Aufstieg. Das "Inferno" ist nicht vor dem J. 1314 vollendet worden. Die ganze Zeit vom Ende der Bita Nuova-Stimmung dis zur wirklichen Arbeit an der Commedia ist die Zeit des Absalls von Beatrice, des "Schlafs" und missalücken Aufliegs.

geworden. Die Wiedergeburt, die er fühlt, ist nichts anderes als der Entschluß zu einer jungen Tat in dem alten Kreis philosophissscher Dichtung. An seinem wiedererwachten Dichten ist jett alles wahr und furchtbar ernst. Alte Künstlers und Gelehrtenwünsche, noch ältere kindliche Liebess und Schönheitsgedanken schwelzen in ein neues Willensseuer ein: es entsteht ein Lied, das, von der subsjektiven Seite empfunden, nichts ist als die Beichte von Dantes Heimskehr zu Beatrice; von der objektiven Seite gesehen, umspannt es die Welt und legt sie in tausend sinnlich klare Bilder auseinander, deren hehrstes wiederum Beatrice im Himmelsglanz ist. Die versworrene Brandung aller Weltstimmen, aller Zeiten und Völker sammelt sich in Dantes eigener, unerschöpflicher Anschauung. So ersteigt er den steilen Hügel der Arbeit, von dem sein Fuß vor der späten Beatrice-Erleuchtung immer wieder abgeglitten war.

Diese Arbeit, diesen Aufstieg werden wir in den folgenden Stunben teilen. Heute vertiefen wir uns in den Zeitpunkt, der für die Geburt des Werkes entscheidend ist: als sich Dante der Himmel zum erstenmal auftat, freilich noch nicht das durch ungeheure Gedankenarbeit herniedergezogene Paradies, sondern ein erster Strahl von Verheißung und Gnade, die Vision der Ermutigung und Ermahnung, die ihn im Hohlweg des alltäglichen, ideallosen Lebens traf. Wir hören ihm selber zu, wie er das Herniedersteigen Beatrices zu seiner Rettung empfunden hat. Es ist der zweite Gesang des Inferno, der eigentliche Prolog der Komödie.

Schon hat ihn brunten im buftern Tal ein hochgesinnter Ruf ben brei Bestien entruckt: ber Dichter Virgil, für Dante bas Sinnbild reinen Dichterstrebens, ist als väterlicher Freund zu ihm getreten und hat ihn aufgefordert, an seiner Seite burch bie Bolle, b. b. bie Erkenntnis menschlicher Gunbe und Unfeligkeit, jum Paradies ber Erlösung zu steigen. Dante ift bereit. Aber mas hilft Bereitschaft ohne ben Glauben an bie Rraft? Bu fo ungeheurem Gang kann Dante aus fich felbft ben göttlichen Kunken ber Begeisterung nicht nehmen. Er zagt und ihm graut. Benn bas Berg vor einer neuen, großen Aufgabe gurudbebt und mit ber berebten Sophistit, um bie es bann nicht verlegen ift, allerlei Grunde bes Aufschubs findet, bann hilft nur ein Gebanke: "Du kannst, benn bu follst!" Diesen Buruf empfängt Dante von bem gurnenden Birgil. Daß bie göttliche Gnabe von ihm bies Wert ber Bollen- und himmelereise verlange und ihn mit Rraft bazu ausgeruftet habe: bas erzählt Birgil. Er berichtet, wie Beatrice au ihm. Birgil, in die Unterwelt herabgestiegen ift. Beatrice nämlich, bie oben auf ben Banten ber Seligen thront, hat von Maria, ber Gnabenmutter selbst, burch ben Mund ber himmlischen Botin Lucia, ber "Erleuchterin", ben Auftrag erhalten, sich bes einsam im Tal bes Lebens ringenden Dante zu erbarmen. Deshalb ift Beatrice nun ju Birgil gekommen, um ihn zu bitten, ibrem Dante Geleiter, Erzieher, Lehrer zu fein bei ber schweren Rabrt burch bie Länder bes Gedankens. Als Birgil bem Berirrten biese Borgeschichte feiner Rettung erzählt bat, ba fällt alle Feigbeit von Dante ab, sein Wille richtet sich auf, wie Blumen in ber Morgensonne, und mit gesammelter Kraft beginnt er sein Werk, die Dichtung der Komödie, die Wanderung burch die Welt bes Jenfeite.

> "Bon bannen ging ber Tag. Die büftre Luft Nahm alle Wesen, die auf Erben atmen, Aus ihrer Mühfal, und nur ich allein

Bereitete mich vor, ben Krieg zu bulben Zugleich bes Weges und zugleich bes Mittelbs, Den bas Gebächtnis aufschreibt, bas nicht irrt . . ."

90

Ein "Arieg zugleich bes Mitleids", das heißt: Dante ahnt ben Kampf nicht nur mit den Beschwerben und Gefahren des Höllenwegs, sondern mit den Gefühlen in seiner eigenen Brust voraus.

"Und ich begann: "Poet, ber bu mich führst, Schau meine Kraft, ob sie vermögend ist, Eh' bu bem hohen Gang mich anvertrauft...

Wie burft' ich in bas Jenseits? Wer gewährt's? Nicht ich noch andrer glaubt mich beffen wurdig.

Und wie ein Mensch, ber entwill, was er wollte, Und unter neuem Denken Vorsat wechselt, So bag er vom Beginnen sich hinweghebt,

So fiellt' ich mich in jenem Duntel an, Da ich nachbentenb ben Entschluß zerrieb, Der im Beginn so hurtig mar gewesen.

,Wenn ich bein Neben recht verstanden habe,' (Bersette jener Schatten bes Erlauchten) ,Ift beine Seel' von Feigheit angegriffen,

Die oftmals so bem Menschen in ben Weg tritt, Daß sie vom ehrlichen Entschluß ihn abschreckt, Wie falsches Seh'n ein scheues Pferd im Dammer.

Damit bu bich aus biesem Fürchten löseft, So hör', warum ich kam und was ich wahrnahm, Als ich zuerst ein Mitleib mit bir fühlte.

Ich war bei benen, die im Zweifel schweben, Da rief mich eine Frau, selig und schön, So, daß ich zu gebieten sie ersuchte. Es strahlten ihre Augen mehr benn Sterne, Und sie begann mir sagen, sanft und eben, Wie Engelstimme ist, in ihrer Sprache.

,Oh hilfsbereite Seele Mantuas, Bon der auf Erden noch die Kunde dauert Und dauern wird, solang die Welt sich regt:

Mein Freund und nicht des Wohlgelingens Freund Ist an dem öben Strande so gehindert In seinem Weg, daß er vor Angst sich umkehrt,

Und fürcht' ich, er ift so sehr schon verirrt, Daß ich mich spät zur Hilfe hab' erhoben, Um bas, was ich im himmel von ihm hörte.

Nun rege bich, mit beines Wortes Prangen Und bem, was not zu seiner Rettung tut, Bewahr ihn so, daß ich mich des getröste.

Bin Beatrice, die dich gehen heißet. Ich komm' vom Ort, wohin ich heim mich sehne, Liebe bewog mich, die mich sprechen macht...

#### Und nun redet sie von Maria:

"Ein gütig Weib im Himmel hat Erbarmen Ob jenes Irrsals, wo ich hin dich sende, So daß sie harten Richtspruch droben bricht.

Diefelbe nahm in ihr Gebot Lucia Und sprach: "Bu biefer Stund' ift bein Getreuer Bedürftig bein, und ich empfehl' ihn bir."

Lucia, Feindin jeder Grausamkeit, Hob sich und kam zum Orte, wo ich weilte, Die ruhend saß mit der antiken Rahel.

Sie sprach: "Beatrice, wahres Lob des Herrn, Was hilfst du nicht dem, der dich so sehr liebte, Daß er um dich die rohe Schar verließ? hörft bu bas herzeleib nicht seines Weinens? Siehst bu ben Tob nicht, welcher ihn befehdet Auf ben Gemässern, bie kein Meer erreicht?"

#### Nun rebet Beatrice wieder von sich:

"So hastig waren nie auf Erben Menschen, Nach ihrem Borteil, und zu fliehn ben Schaben, Wie ich, nachbem bie Nebe war getan, Hierher entstieg von meiner seligen Bank, Mich anvertrauend beiner treuen Nebe, Die bich ehrt, sowie sene, die sie hören."

#### Birgil erzählt weiter:

Nachbem fie bies mir angesonnen hatte, Lenkt' fie bas Strahlenaua' in Tranen meg, Was mich zum Kommen noch geschwinder machte. Und so kam ich zu bir, als sie sich manbte: Bor jenem wilben Tier hob ich bich auf, Das bir ben furgen Weg jum Berg benahm. Bas alfo ift's? Barum, marum gezögert? Warum im Bergen Feigheit großgezogen, Warum fehlt Wagemut und freier Sinn, Da brei fo hochgebenebeite Krauen In but bich nehmen in bes himmels Sof Und bir mein Wort fo großes Gut verburgt?" So wie die Blumlein, von dem Kroft ber Nacht Gefchloffen und gebeugt, mann Sonn' erglangt, Sich öffnen, aufrecht all' auf ihren Stielen, So tat ich ba mit meiner müben Kraft, Und foviel gutes Bagen brang jum Bergen, Dag ich nun anfing wie ein freier Menfch: Dh voll Erbarmen fie, bie fich erhob Bur Bilf', und freundlich bu, ber gleich gehorchte Den mahren Worten, die fie bir gereicht.

Du haft mein herz mit Wunsch so ausgerüftet Bu unfrem Gang mit biefen beinen Worten, Dag ich jum ersten Vorsat wieberkehre.

Nun geh, da eines Willens find wir zwei, Du Führer, bu mein Meister und bu herr!' So sagt' ich ihm. Und als er vorgeschritten,

Trat durch den wildverwachsnen Weg ich ein."
(Inf. 2

(Inf. 2, 1-142.)

Es ift der Zugang zum Reiche der Geister. Die Divina Commedia beginnt, und unsere Lebenserzählung endet.

Fortan ist Dantes seelische Entwicklung aufgegangen, eingemündet in das Gedicht. Bom Entwurf der Romödie bis zum letzen der 14000 Berse ist er sich selbst gleich geblieben, so ehern gleich, daß diese Treue gegen sich selbst den Lesern immer noch größere Ehrfurcht abzwang, als die Pracht der wechselnden Erssindung. Als Dante, nach der unbeschreiblichen Anspannung der vielsährigen Konzentration, von der Sorge, sein Werk möchte Bruchstück bleiben, befreit, und alles vollendet war, fühlte er den Iweck seines Daseins erfüllt.

Noch hatte es ihn einige Male dazu getrieben, mit erbobener Prophetenstimme in die politischen Schicksale Italiens einzugreifen, das er immer heißer liebte, je mehr er gezwungen war, es zu durchs wandern. Dante ist einer der ersten Italiener, denen der Gedanke des Gesamtvaterlandes aufging. Das heil aber erwartete er von jenseits der Alpen, vom Zwingherrntum des deutsch-römischen Kaisers. Von seinem politischen Streben zeugt heute noch eine Anzahl Briefe, deren Echtheit, wie mir scheint, ohne Grund angezweifelt ist, und die staatsphilosophische Schrift "über die Monzarchie", worin er die Wiederherstellung des Weltkaisertums als

göttliche Forderung erweist.1) Dante hat sich mit diesem Buch in die vorderste Reihe der philosophischen Staatsdenker gesstellt. Jedoch ein praktischer Erfolg konnte seinem Kaisertraum nicht beschieden sein, und seine Briefe an geistliche und weltliche Fürsten verhallten wirkungslos.

Mit der Commedia aber wußte er der Menschheit für alle Zeiten Genüge getan zu haben. Mehr als man dies von einem andern Künstler sagen kann, hatte er die ganze Wesenheit seines Ichs und seiner Umwelt im Werk erschöpft. Nicht lange nachdem er es abgeschlossen, ist er, sechsundfünfzigjährig, zu Ravenna gesstorben, bis zulest ein Berbannter,

"einsam Partei geworben für sich selbft."

(Par 17, 69.)

Als er noch mitten am Werke war, hatten ihm seine Landsleute die Heimkehr unter demütigenden Bedingungen angeboten,
die seine Mitverbannten begierig ergriffen. Dante aber schrieb zurück: "Das ist nicht der Weg, in die Heimat zurückzukehren. Wenn ihr einen anderen findet, der Dantes Ruf und Ehre nicht kränkt, so werde ich ihn mit nicht langsamen Schritten annehmen. Gibt es aber nach Florenz keinen solchen Weg, so werde ich nie nach Florenz gehen. Sehe ich nicht Sonnen- und Sternenlicht überall? kann ich nicht holdeste Wahrheiten überall unter dem Himmel benken? Auch das Brot wird mir nicht fehlen."

So blieb es bei bem Almosenbrot ber Berbannung. Und boch wäre bas Bild bes stolzen Mannes unvollständig, wenn wir nicht eingestünden, daß auch zuletzt, als keine Lockung Dante mehr

<sup>1)</sup> Zur näheren Einführung in Dantes Rechts: und Staatsphilosophie vgl. meinen Bortrag "Dantes Gesellschaftslehre" in der "Bierteljahrsschrift für Sozial: und Wirtschaftsgeschichte" 11 (1913), 289—306.

hindern konnte, er selbst zu sein, sein herz neben der Treue gegen sich selbst noch eine verstohlene Sehnsucht nach der heimat nährte. Er, der sich in allem so hielt, wie es dem zukommt, der vom Aberirdischen dichtet, wurde den irdischen, vielleicht törichten Traum nicht los, doch noch einmal durch die Macht seines Gedichts, dem sich selbst der haß der Mitbürger beugen werde, heimzukehren und am Taufstein, "in meinem schönen San Giovanni", den Dichterlorbeer zu erhalten: nirgends anders als dort.

"Wenn's je geschicht, daß mein geweihtes Lieb, Dran Erb' und Himmel ihre Hände legten Und das mich mager macht seit manchem Jahr, Die Grausamkeit besiegt, die aus mich schließt Aus dem Gehege schön, wo ich als Lamm Einst schlief und war der zänkischen Wölfe Feind, — Dann käm' ich heim mit andrer Stimme, andrem Gewand, ein Dichter, um den Lorbeerkranz Am Brunnen meiner Tause zu empfangen, Weil ich im Jenseits glaubend bin gewesen."

Der Tag ist nicht gekommen. Bis zulest ist es geblieben bei bem Urteil der Florentiner: Strafe des Scheiterhaufens (oder des Henkersschwerts) über ihn und seine jungen Söhne, wenn man sie greife. Aber der Tag ist gekommen, wo die Heimat ihrem Verbannten Denkmäler baute, und solange es Menschen gibt, wird man das Schicksal segnen, das durch das blinde und ungerechte Dekret der Stadt Florenz dem größten Florentiner half, in der Einsamkeit sich selbst zu finden und aus der irdischen Stadt, die ihre Beatrice verloren hatte, den Weg zu suchen zu einer ewigen Welt und einer unsterblichen Beatrice.

## Zweite Vorlesung. Von der Hölle.

"Ich will bein Führer sein Und dich von hier zu ewigen Orten ziehen, Wo den Verzweiflungsschrei du hören wirft Der alten leibbeladnen Geister, beren Ein jeder seinen zweiten Tod bestöhnt."

(Inf. 1, 113—117.)

"Und ich verstand die schwerverletten Seelen". (Inf. 5, 109.)

Das Thema der Göttlichen Komödie ist, die Gegenwart Gottes in der Welt, das Walten eines heiligen Gesetzes in allem Menschlichen zu zeigen. Weshalb beginnt aber die Reise in der Hölle? Man kann als ästhetischen Grund anführen, daß ein solcher Weg durch Nacht zum Licht gehen müsse, und als philosophischen Grund, daß Gottes Allwalten zunächst in möglichster Gottserne erkannt werden müsse, um dann die Stufen der Annäherung zu begreisen. Entscheidend aber ist die psychologische Erfahrung, daß, wer die menschliche Natur und ihr Verhältnis zum Ewigen erfassen will, sich zu allererst vor das schwere Problem von Sünde und Leid gestellt sieht. Ist der Mensch verantwortlich für seine Schuld? Und wenn er es ist, wo weilt dann die Gerechtigkeit, die Glück und Unglück nach Verdeinst verteilt?

Unfer Berftand vermag bas Aerhältnis von Gunbe und Guhne nicht zu erkennen. Und boch ist die Aberzeugung, baß Schulb und Strafe sich entsprechen, die Grundvoraussetzung bafür, daß wir überhaupt einen göttlichen Sinn über ber Natur ahnen können.

Die Qualen bes schlechten Gewissens und die Erlösung von ihnen bestätigen den Glauben an die sittliche Weltordnung; sie sind vielleicht das Urphänomen theistischer Gotteserkenntnis. An diessem Punkt faßt deshalb Dante sein Thema an: das Symbol der Hölle leitet in die Abgründe des Gewissens, wo Schuld und Lohn in ewig gerechtem Verhältnis incinander ruhn; wo sich dem blinden Verstand die Einsicht öffnet in die Gesetze unseres Seins, die von jenseits, aus dem Land des Lichts, auch durch die Welt des Dunkels leuchten.

So führt Birgil ihn ans höllentor, über beffen Bogenwölbung mit bunkler Farbe fteht:

"Ich bin ber Eingang zu ber Stadt ber Trauer, Ich bin ber Eingang zu bem ewigen Schmerz, Ich bin ber Eingang zum verlorenen Bolke.

Gerechtigkeit trieb meinen hohen Schöpfer, Mich hat gemacht bie göttliche Gewalt, Die höchste Weisheit und die erfte Liebe.

Bor mir ift nichts Erschaffenes gewesen, Als ew'ge Dinge, und auch ich bin ewig: Laßt, bie ihr eingeht, alle Hoffnung fahren."

(Inf. 3, 1-12.)

Die Leiben des Gewissens sind geschaffen von der höchsten Weissheit und der ersten Liebe: das soll der Gang durch die Hölle verständlich machen. Aber Dante, wie er durch das Tor tritt, versteht das bange Rätsel noch nicht, und ihm schauert vor dem

unbegriffenen Gesetz, das uns in der eigenen Bruft Foltern anslegt, wie die außere Welt es nie vermag. Und-wie ihn nun Birgit hincinführt über die Schwelle, "zu dem betrübten Bolt, das der Erkemtnis Gut verloren hat",

"Da hob Gestöhn und Weh und Heulen an Rings durch die sternenlose Luft zu hallen, Daß anfangs ich zu weinen drob begann."

(Inf. 3, 22-24.)

Der Raum, den der Wandrer mit vorahnendem Grauen betritt, ist ein düstrer Schacht unter der Erdoberfläche, der sich trichters förmig verengt und die zum Mittelpunkt der Erde hinabsenkt. Dies Amphitheater ist in Kreise eingeteilt, von denen der jeweils tiesere einen noch unseligeren Gewissenszustand versinnlicht, als der odere. Dort, wo der Höllentrichter seine Spize hat, im Schwerpunkt der Erdkugel, läuft ein Sträßchen durch die andere Erdhaldkugel weiter und führt wieder aus dem Erdinnern heraus an einen Ort, wo sich, mitten im jenseitigen Dzean, ein symbolischer Berg erhebt, der Berg der Läuterung. Auf der Kuppe liegt das Irdische Paradies, von dem aus die Seelen erlöster Büßer in den Himmel entschweben. Bon Jerusalem, dem Mittelpunkt unserer Erdhälfte, geht also die Erdachse gerade durch die Hölle hindurch zum Fegeberg', und von hier beginnt der Aufstieg zum Sphärenreich des himmlischen Paradieses.

Man muß diese Dantesche Jenseitstopographie im großen Ganzen ken kennen, um die Plastik seiner Phantasie zu genießen. Es gibt freilich eine "Dantologie", die sich an diesem unumgänglichen, aber boch sehr untergeordneten allegorischen Beiwerk mehr als nötig ergöht und zergrübelt. Der Ernst, mit dem Dante alle Symbolik

in den Dienst seelischer Anschaulichkeit stellt, sollte jedoch vor äußerslicher Deutelei bewahren. Wir fragen hier auch nicht nach den literarischen Quellen dieser Allegorie. Denn obwohl manche Danstischen Motive in der Literatur des Mittelalters weitverbreitet sind, ist dei Dante doch alles neu geworden; so empfangen auch die Abgründe der Seele, die in den Schluchten und Falten der Hölle wiedererstehen, ihre gespenstische Greisbarkeit nur aus dem Werdezgang von Dantes eigenem Sündengefühl.

Oberhalb bes Höllenschlundes, am Eingang, wogt bang die ungeheure Menge der Charakterlosen. Ihr Dasein ist nicht Leben und nicht Tod, nicht Erlösung und nicht Berdammnis: sie haben sich vom Guten wie vom Bösen ausgeschlossen, Hölle wie Himmel stößt sie weg.

"Berschiedne Sprachen, grauenhaftes Lallen, Borte bes Schmerzes und bes Jornes Schmähn, Gefreisch und Achzen und ber hande Schallen,

Dies schien in stetem Aufruhr sich zu brehn, Zeitlos durch niegefärbte Luft geschwungen, Dem Sande gleich, wann Wirbelwinde wehn."

(Inf. 3, 25—30.)

Noch hat sich ber Schleier vor bem Problem nicht gelüftet, was Gut und was Bose sei, aber die Erkenntnis bammert: es gibt keine Abiaphora, keinen sittlichen Rullpunkt. Selber unentschieden, in fassungslosem Bangen sieht Dante diese Halben und Lauen von feigen Sorgen umgetrieben. Ihre Strafe ist, jeden zu beneiden, der etwas Ganzes ward.

"Rein Ruhm blieb in ber Welt von ihnen über. Gnab' und Gerechtigfeit verschmaht fie gar."

Das Fähnlein ber Feigen huscht jammernd vorbei. Bon ihrem ewig ziellofen Befen führt Birgil ben eignen Entschluffes un- fähigen, halb gelähmten Dante weg.

"Nichts mehr von ihnen — —, schau, und geh vorüber."
(Inf. 3, 49—51.)

Um in die eigentliche Hölle zu kommen, muffen die Wanderer ben breiten Höllenstrom Acheron überschreiten. Schon brängen sich neuankommende Seelen zähneklappernd, Gott und ihre Geburt verfluchend am Ufer zusammen, und der höllische Fährmann naht von drüben:

"Charon, ber Damon, mit ben Rohlenaugen Binkt fie heran und fammelt alle ein: Schlägt mit bem Ruber, wer's gemächlich nimmt.

So wie im herbste sich bie Blätter lösen, Das eine nach bem andern, bis der Zweig Der Erd' erstattet seinen ganzen Schmuck.

Dem ähnlich wirft ber bofe Abamssame Sich von bem Ufer einer nach bem anbern, herangewinkt, wie Bogel auf ben Lockruf.

So gehen sie dahin durch duftre Wellen, Und eh' sie dort ans Land gestiegen sind, Bereint sich hier schon eine neue Schar."

(Inf. 3, 84-120.)

Noch kommt Dante zu keinem klaren Gedanken. Es ist die erste, verworrene Benommenheit' des Sündenreichs, die ihn bestäubt. In Sturm und Blig wird er ohnmächtig hinübergetragen und erwacht am Rand des höllenkraters, aus dem das gesammelte Geheul des ganzen Abgrunds empordonnert. Aber das dumpfe, schwindelnde Entsegen seines ungeklärten ersten Eindrucks löst

sich balb auf in eine wehmütig-sanfte Elegie. Der erste ber neun Höllenkreise, in den Birgil seinen Schützling einführt, ist Birgils eigner Wohnsitz. Ein friedlicher Ort! Matter Himmelsglanz wölbt sich über einer Au; da wandeln in stillergebener Bürde, traurig, weil in engem, aussichtslosem Raum, die Heiden, die ohne Sünde lebten, außer der einen Sünde wider den Heiligen Geist: sie wußten nicht und fragten nicht, was des Lebens letzter Sinn sei.

"hier war kein Weinen, aber Seufzer waren, Davon die ewigen Lüfte zitterten, Und das geschah aus Trauer ohne Qual."

(Inf. 4, 26-28.)

Der Lebenszustand des "Limbus" oder Vorhofs der Hölle ist der Weltschmerz: Sehnsucht nach einer Weltanschauung, die doch verzichtet hat, sie jemals zu finden, "in Verlangen ohne Hoffsnung". So hat Dante das Dogma von der Unseligkeit der Heiden vertieft und vergeistigt. Wer, obwohl edel und gebildet — denn nur solche trifft das Los der Melancholie — sich selbst zur Resignation über die letten Dinge bestimmte<sup>1</sup>), Held oder Philosoph, weilt hier im Elnsium der Heiden. Zum Jubel des Himmels, wohin die Kämpfer eilen, die sich aus dem Zweisel erlöst haben, dürfen sie niemals, "die im Zweisel schweden". Dennoch tritt der Humanist Dante mit freudigem Schauer in ihre ehrwürdige Gesellschaft; und er verläßt sie mit tiesem Stolz, denn die alten Dichterfürsten — Homer an ihrer Spize wandelnd — haben den Florentiner als Gesährten ihrer "schönen Schule" aufgenommen.

Ufthetisches Beltgenügen, ruhige, reife Betrachtung, Beilen im Diesseitigen: bies ift ber erste Kreis ber Sunde.

<sup>1)</sup> Daß sich geborene Beiden zu ihr nicht notwendig bestimmen mußten, sucht Dante an fpateren Stellen bes Gebichts zu zeigen.

Wirklich Sünde? Hier beginnt sich der Sinn der Höllens reise zu erschließen. Bei der ersten Form der Unseligkeit fühlt sich unser Wanderer wie daheim: er ist ehrfürchtig dankbar, sich zu den erlauchten Geistern, von denen er so viel gelernt hat, zählen zu dürfen. Dante ist noch selbst ein Halbschlummernder, er hat noch den engen Scheinhimmel der Poetenwelt über sich.

Aber balb erlischt bessen Glanz. Kein Rasengrün gebeiht mehr, als Dante zum zweiten Höllenkreis hinabsteigt. Das Ungetüm Minos, der Höllenvogt, macht den ankommenden Seelen zähnesstetschend den Wirt und schlägt seinen Schwanz so vielmal um den Leib jedes neuen Verdammten, als die Nummer des Höllenkreises beträgt, wohin der Ankömmling von den Dämonen befördert werden soll. Die Schleier des Gedichts beginnen sich zu lüften und in ersten Umrissen werden die Unterscheidungen von Sünde und Sünde, Strafe und Strafe sichtbar. Als Minos Dante erblickt, warnt er ihn: er möge sich nicht durch den breiten Eingang täusschen lassen. Jedoch Dante geht wahrhaftig nicht aus Kürwiß: der Ratschluß der Enade hatte diese Reise mit ihm vor, um ihn durch die Gefängnisse der Schwachheit und des Lasters zur Freiheit zu leiten.

Im zweiten Höllenkreis peitscht ber Sturmwind ber Sinnenlust bie ruhelosen Seelen umber. Da schweben zwei im Wirbel heran, "wie ein Taubenpaar vom Bunsch getragen", und die weiche Stimme ber Franceska von Rimini tont durch das Düster. Sie ist mit ihrem Buhlen auf immer vereint, und ihre Bersfehlung ist ihr nichts als webes Leid: ja, der betrogene Gatte, der Beide im Grimm erschlug, hat nach ihrem Gefühl eine viel härtere Strafe verdient als sie. Eine unsterbliche Schönheit hat

Dante über die reuelose Sünderin ausgegossen. Er fragt sie nach ihrer Schuld, und Franceska erzählt sie, wie man ein Unglück erzählt, an dem nicht sie, sondern die Versuchung, die Stunde, ein Buch schuldig ist, und ihr Gefährte neben ihr schluchzt wie ein Opfer still und wehleidig vor sich hin, er klagt sich nicht an als den Verführer, und Dante selbst sinkt vom Mitleid überwunden zur Erde; er ist, wie bei den Heiden ein Schüler, so hier ein Mitschuldiger und Mitleidender, aber kein Richter, als Franzeeska klagt:

""Liebe in edlen herzen zündet rasch, Und biesen hier berückte sie mit Schönheit Des Leibes, den ich, ach, so schnöd verlor.

Liebe will wieber Liebe von uns haben ... Die Liebe rif in einen Tob uns zwei."

Der später so strenge, unerbittliche Wanderer Dante kennt hier am Anfang seiner Reise noch die sanfte Betörung des Ge-wissens, welche die Sünde als ein Schicksal auskostet. Niemals ist dieser kränkliche Zustand des sittlichen Urteils, schlichter hinsgestellt worden, als in Franceskas Erzählung von ihrem Fall, vor dem sie nicht schaudert, sondern nach dem sie sich blind zurücksehnt.

""Rein größer Leiben ift, Als fich im Elend feines Glücks erinnern . . .

Wir lasen eines Tages zum Ergöțen Bom Lanzelot, wie ihn die Liebe band. Wir waren einsam, und kein Argwohn war.

Da mußten manchmal wir vom Buche auf Uns in die Augen sehen und erblassen. Doch eine Stelle war's, die uns besiegte. Dort, wo wir lafen, wie ber helb ber Liebe Das holbe Lachen ihr vom Munbe fußte, Da fußte er, ber ewig mir gehört,

um ganzen Leibe zitternd mir ben Mund. Ein Auppler war bas Buch, und wer es schrieb! An jenem Tage lasen wir nicht weiter."

(Inf. 5, 100-138.)

In seiner siebernden Leidenschaft trägt das sinnliche Leben seine Hölle. Undre Formen der Verworfenheit steigen auf, welche die Sünde der Schönheit entkleiden, die sie die hierher getragen hat. Mit Verachtung durchschreitet Dante den dritten Kreis, wo Näscher und Schlemmer vom gierschlundigen Höllenhund Cerberus bewacht, sich im Regenschlamm wälzen. Eine Hand voll Kot in den Rachen des bellenden Scheusals geworfen, und es ist zufrieden; erbärmlich ist die Lust, die es symbolisiert.

Im nächstunteren, vierten Kreise faucht Plutus, der Gott des Reichtums, "der große Feind", die Wanderer an. Aber er ist ein aufgeblähtes Dämonentier, das vor Virgils männlichem Ansrus blöde zurücksinkt. An diesem Ort wälzen Geiz und Verschwendung, die scheindar entgegengesetzen, in Wahrheit gleich vom Mammon abhängigen Laster, in einem ewigen Kampfspiel die Last ihrer irdischen Habe vor sich her.

"Sie tommen mit Beheul von beiben Enben Und stemmen mit ben Bruften fcmer Gewicht

Und ftogen aufeinander bann und wenden Alsbald fich wieder rudwärts mit Gefchrei: ,Warum fo kargen?" und ,warum verschwenden?""

(Inf 7, 26-30.)

Ewig unfelig find fie,

"Denn alles Gold ber Welt, wenn sie es fanden, Kann von den muben Seelen, die wir schau'n, Nicht einer einzigen Erquidung feenden."

(Inf. 7, 64—66.)

Keine Individualität vermag Dante unter ihnen herauszukennen: "von ihrer eigenen Lat zermalmt", ist ihr Charakter unpersönzlich geworden, wie die toten Dinge, deren Knechte sie sind. Der seelische Fortschritt unseres Wanderers aber wird offendar: waren die Heiden in ihre Schuld hineingeboren, hatten sich die Ehesbrecher als Opfer ihrer Willenlosigkeit entschuldigt, so macht Dante nun die vom Besitz Untersochten für ihr Leid verantwortlich. Warum haben sie der Verlockung nicht widerstanden? Nicht Fortuna, die wetterwendische Schaffnerin Gottes, die rastlos die Güter von Mensch zu Mensch, von Volk zu Volk herumwirft, ist schuld an ihrer Marter, sondern sie selbst, die sich vom Wechsel der Glückszgüter abhängig machen. Hinter der launischen Göttin her heult die Verwünschung der Verlierenden,

"Sie aber lebt verklärt und hört es nimmer; Mit Gottes Erstlingen, voll heiterkeit, Rollt sie die Rugel hin, beseligt immer."

(Inf. 7, 94-96.)

Wie belädt sich die lebendige Seele des Menschen mit Staubl Dies Gefühl, das Dante auf dem widerwärtigen Turnierplatz entgegenschlägt, ist wiederum das notwendige Ergebnis des Borgangs selbst und nicht von außen herangetragen. Von Standpunkt zu Standpunkt hat sich Dante einfach den Bilbern des vor ihm sich gliedernden Menschenlebens dahingegeben. Er versetzt sich in die Seele der Heiben, der Bollüstigen, der Schlemmer wie der Habgierigen: und siehe, die Hölle steht auf; im natürlichen Leben

der Menfchen erwächst das sittliche Berdikt von selbst an den Früchten ihres Tuns.

Clenber noch als Kortunens Anechte find bie Sklaven eines allzuberrifchen Iche, bie Stolzen, bie Bornigen, bie Tragen. Gie ichwimmen im fünften Göllenkreis, bem fingischen Gumpf, und zerfleischen sich selbst in Raserei. Als Dante über die brodelnde Flut fährt, ergreift ihn vor der zuchtlosen Leidenschaft der Bersenkten zum erstenmal ber offene sittliche Born. Das Gemissen beginnt in dieser Umgebung sich vom Eindruck des Mitleids, ber bisher übermog, ju lofen, und ftoft bie Gunde von fich. Bom Rahn aus, in welchem er babinfährt, ruft Dante einem ungebarbigen Frager zu: "Ich kam, um nicht zu bleiben, ... Du bleib in Weinen und in Trauer, fluchbelabner Schatten!" Nicht um im beschränkten Ich zu verharren, kam Dante ber, sondern um aus ben Schranken beraus ben Weg zum ewigen Ich zu finden. Und zum erstenmal bei diefer Regung felbständigen Gefühls füßt Birgil dem Schützling die Stirn: "Berachtungereiche Scele, gesegnet sei, die bich gebar." Das Ziel der Höllenfahrt taucht auf: die Gunde erfennen heißt, sich über sie erheben.

Aber so leicht, wie die sittliche Aufwallung sich schmeichelt, ist das nicht. Wohl ist der erste Teil der Reise vollbracht, das "Reich des schwachen Willens", der leidenschaftverstrickten Sünde ist durchschritten. Aber der schwerere Weg bleibt noch zu gehen: die Erstenntnis der Sünde als Bosheit, Untat, Verbrechen. Stärkere Schuld und Strafe muß Dante erleben, um die Abgründe der menschlichen Natur zu erfahren. Dort droben wurde der Wille umgetrieben von Leidenschaft und Leid; aber bestimmt er sich nicht selbständig, frei, zum Bösen? Damit wird das Höllenproblem

erst völlig klar. In ben unteren Kreisen bes Höllenschachts ist die aufgeregte neblige Atmosphäre der oberen Kreise abgelöst durch ein kaltes, starres System der Schmerzen. Schmerzen, die auch hier aus der Seele des Menschen hinausstrahlen in die symbolische Höllenumgebung. Es ist die Schuld, die, aus dem Herzen geboren, sich ihm selbständig und objektiv geworden gegenübersstellt. An die Stelle der Wirbelwinde, des Regens, der Sümpfe der oberen Kreise tritt ein Heer von Spukgestalten, verkörperte Auszgeburten des bösen Gewissens, sichtbare Werkzeuge der göttlichen Rache. Sie pfropfen ausgeklügelte Martern und Foltern mit Graussamkeit und infernalischem Witz auf die jeweilige Gesinnung des Sünders.

Sedoch, der untere Höllenschacht sträubt sich, den Wanderer einzulassen. Hinter Mauern, die eine Stadt vortäuschen — während doch im Reich des ruchlosen Egoismus keine wahrhafte bürgerliche Gemeinschaft denkbar ist —, verbirgt die Tiefhölle scheindar fest und selbstsicher ihre Ohnmacht. Den Ankömmling treibt sie mit dem Schauer der Medusa zurück; er soll nicht zum Anblick der unverhüllten seelischen Zerrüttung kommen. Dante zagt, und auch der menschlich-halbe Wille Virgils vermag nicht den Eingang zu erzwingen.

Wie der Mensch in der Selbsterkenntnis auf halbem Bege stehen bleibt und davor zurudbebt, in die hintersten Schlupfwinkel seiner Seele zu leuchten, so broht dem Reisenden hemmnis und Gefahr.

In diesem Augenblick, wo Dante schwankt, schickt der himmel seinen Boten, eine Erleuchtung, ein reines Gutes, das die Kraft hat, auch das reine Bose unverhüllt hervorzuzwingen. Prächtig brauft der göttliche Lichtgedanke als ein stürmender Engel burch ben Qualm und öffnet mit leichtem Gertenschlag bas verriegelte Tor. Die Lügengeister sind verscheucht und Dante betritt die Höllenstadt.

Er begegnet an ihrem Eingang einem Geist, bessen Größe ergreift, wie am Eingang ber obern Hölle Francescas Leiben ersschütterte. Denn auch die Tiefhölle ist von Menschlichkeit nicht verlassen. Das ist eben ihre Unheimlichkeit, daß hier die Schuld das Erhabene mit dem Erbärmlichen gemein macht. Im sech sten Kreis ruhen in Flammensärgen die Keher. Auch diesen Begriff hat Dante vertieft wie den der Heiden. Friedliche Menschen hat er nirgends wegen ihres Glaubens verfolgt 1), nur die sittliche Keherei des Materialismus gebrandmarkt, da hier die häretische Theorie nichts zu sein scheint als ein Deckmantel der gewalttätigen Selbstssucht. Mit anderen Freigeistern, die ein Ewiges an der Seele leugeneten, wie Kaiser Friedrich II., liegt hier der große florentinische Parteisührer Farinata, zu dessen Gegnern auch Dantes Familie gehört hatte.

"Wie ich am Jusie seiner Steingruft stand, Schaut' er mich an, und dann wie ungehalten Sprach er: "Gib beine Bater mir bekannt"."

Dante gehorcht, worauf Farinata, mit gerunzelter Stirn:

"Ergrimmte Gegner einst fürwahr Mir, meinen Borbern und Parteigenossen! 3weimal hab' ich vertrieben ihre Schar'.

<sup>1)</sup> Doch vgl. Inf 10, 8f. Für die gewalttütigsbetrügerischen Schismatiker siehe unten S. 64. Abrigens stellt sich Dante hier, so wenig wie bei den Heiben, in Gegensatz zur Airchenlehre. In der ganzen Commedia läßt sich keine einzige Abweichung von den Dogmen der mittelalterlichen Kirche nachmeisen. Aber innerhalb dieses Rahmens bleibt dem Dichter die Freiheit selbständiger Anschauung.

"Bertrieb man sie, so hat sie's nicht verbrossen (Berset' ich), zweimal wieder einzuziehn: Den Eurigen blieb diese Kunst verschlossen."

(Inf. 10, 40-51.)

Wie Farinata so die Verbannung seiner Partei erfährt, ba steht er, während ein Gefährte vom Familienjammer getroffen in die Gruft zurücksinkt, unbewegt emporgerichtet "mit Stirn und Bruft, als achtet' er der ganzen Hölle nicht", und doch innerlich vom tiefsten Schmerz gebeugt:

"Wenn sic nicht Die Kunst verstehn, zurück nach Haus zu finden, So peinigt das mich mehr als dieser Sarg.""

(Inf. 10, 76—78.)

Wie dürfte in der Hölle die politische Leidenschaft, der Parteihaß in seiner Starrheit fehlen, der, über gemeine Selbstsucht erhaben, doch darin irrt, das Glück im Unglück der Gegner zu
suchen. Der große Farinata lebt ganz in den öffentlichen Dingen
und vergist dabei sich selbst: er liebt die "eble Heimat, der ich vielleicht zu lästig bin gefallen". In seiner Mischung von Adel und
Berblendung ist Farinata tragisch: auch die Niederhölle beginnt mit
der Tragödie, und schreitet in ihren tieferen Kreisen, ähnlich der
Oberhölle, weiter zur Brutalität. Aber dabei ist ein Unterschied. In
der Oberhölle hatte blinder Affekt den schwachen Willen besessen:
hier unten herrscht der starke zielbewußte Wille, der selbst die
Sünde wählt. So ist hier in der tieferen Nacht erst der Ort der
markigen Individualitäten, und zuoberst steht der tragische Held,
wie droben bei Francesca das tragische Schicksal.

Nun die Architektur bes Söllenreichs fich dem Banderer allgemach enthüllt, läßt Birgil seinen Schübling mahrend einer

Wanderrast das seelische Prinzip überdenken, aus dem die Glieder rung der Unterwelt hervorgeht. Es sind noch drei Kreise, der siebente bis neunte, zu durchmessen: der siebente halt die, deren Wille auf offener Gewaltbahn sündigt; der achte das schleichende Gift der Lüge; der unterste die Unmenschlichkeit des Verrats.

Nach der gedankenvollen Rast klimmen die beiden Wanderer den rauhen Abhang zum siebenten Kreise hinab.1) Blut umströmt ihn: er gehört den Gewaltmenschen dieser Erde, Eroberern, wie Allerander, und Menschenschlächtern, wie Ezzelino da Romano. Kenztauren jagen am Ufer entlang und senden Pfeile auf die watenden Gestalten. Und über die dunkle Flut hinweg betreten die Wanderer durch eine Furt ein Gehölz von wunderbarer Stimmung, den Selbstmörderwald.

"Kein grunes Laub, von bunkler Farbe nur, Richt schlanke Zweige, knotig nur verworren, Richt Früchte stanben bort, nur giftige Dornen.

So ftruppig hart find bie Maremmen nicht ... Die graufigen Sarppien niften bort, ...

Sie haben Menschenantlit, breite Flügel, Den großen Bauch befiebert, Krallengeh'n, Sie heulen in ben sonberbaren Baumen . . .

Rings hört' ich Wehruf ziehen durch ben Walb Und sah boch keinen Menschen ihn erheben, Weshalb ich gang verirrt nun ftilleftanb...

<sup>1)</sup> Die etwas scholastische Einteilung bes 7. Areises beruht auf ber Unterpscheidung ber Gewalttäter: 1. Gegen ben Nächsten und bessen Gut (1. Ring), 2. Gegen sich selbst und das eigene Gut, Selbstmörder und Vergeuder (2. Ring), 3. Gegen Gott und Gottes Gut, die Natur, also Gotteslästerer, Urninge und Bucherer.

Ich redte meine hand ein wenig aus Und pfludt' ein Zweiglein eines großen Dorns, Da schrie ber Strauch: "Warum zerknicks bu mich?"

Und ba's ihn überlief vom Blute braun, Schrie aber er: "Warum zerreißt bu mich? Haft bu von Mitleib keinen hauch in bir?

Wir waren Menschen und sind nun Gestrupp, Es mußte beine hand wohl milber sein, Wenn Schlangenseelen wir gewesen waren.

So wie aus grünem holzscheit, wann es brennt Um einen Enbe, bag bas anbre achzt Und in ber Luft zischt, bie von bannen fahrt, —

So brangen aus bem Spane jest zugleich Worte und Blut. Und mir entfiel ber 3weig Und ich stand da, wie einer, der sich fürchtet."

(Inf. 13, 4-45.)

Und die "verletzte Seele" des Selbstmörders, die in das stöhnende Gesträuch gebannt ist, erzählt ihr Schicksal: Es ist Pier della Vigna, der aus hoher Ehrenstellung durch Verleumder gestürzt, das seige Gericht an sich selber vollzog. Vor der Tragist tes Lebens, das sich bankerott erklärt, steht Dante in Erschütterung. Da sausen, von blutgieriger Meute durch den Wald gehetzt, solche, die ihr Leben liederlich durchgejagt, und fallen unter den Zähnen der Hunde: denn Selbstvernichter sind auch sie.

Beiter geht's auf Steinbammen burch eine Bufte glühenben Sandes; bort traben unter einem stillen, steten, ewigen Schneefall glüshender Flocken die mit widernatürlichen Lastern Befleckten. Auf dem Boden ausgestreckt, erdulden die Gotteslästerer die gleiche Not. Ein Unbändiger liegt unter den Gefesselten, der noch jest nicht aufhört, zu Gott emporzutrogen. Unter den Laufenden, den

Fleischessündern, aber erkennt Dante manchen bekannten Gelehrten, barunter einen geistwollen Lehrer seiner Jugend. Und er geht, der treuste aller Dichter, dem Gedemütigten in seiner Schande zur Seite, und weil der Steindamm höher ist als die Arena, mit tiefgesenktem Haupt, wie einst als Schüler neben dem Meister. "Ihr lehrtet mich, wie sich der Mensch verewigt", so dankt er dem Lehrer

"Eur lieb' und gutes väterliches Bilb, Das heut' mich weinen macht, trag' ich im Herzen!" (Inf. 15, 82f.)

Es gibt kaum einen ergreifenderen Kontrast in der Hölle. Hier biese sanften, gebildeten Menschen, edle Lehrer, an denen doch eine geheime Schande zehrt, — und dort, auf dem Boden gesesssiel, der prometheische großartige Spötter, der in seinem Gotteshaß so versblendet ist, daß er die Weltordnung noch verneint, während sie ihn mit Strasen schlägt. So verschiedenartig stürmt hier das Grauen vor der menschlichen Natur auf den Beschauer ein, daß die von solchen Verirrungen umdrängte Phantasie traurig nach einem Ruhespunkte sucht.

Und Birgil erzählt die wundersame Mär von den Sündentränen der Menschheit, die seit uralter Zeit jahraus, jahrein in immer gleichem Strome hinabrinnen, die Höllenflüsse zu tränken. Das häßliche Leid, die Sünde, waltet über unsrem Geschlecht, ein ehernes Naturgesetz.

Aber ben Trugschluß, die Freiheit bes Einzelnen und die Mögelichkeit seiner Erlösung zu leugnen, begeht Dante selbst in der hölle nicht. Vielmehr ist er hier zu einem so erschütterten Begreifen von Schuld und Sühne gereift, daß er sich sogar im Willen frei geworden, gefeit glaubt gegen die eigene Sündengefahr.

Dante hatte auf der Höllenfahrt die Erfahrung machen müssen, wie unvollkommen sein eigenes sittliches Maß noch war. Er war erst langsam zur klaren Erkenntnis der Schuld durchzedrungen; er hatte durch mangelndes Feingefühl manche leidende Seele verletz und mußte die Strafe ernten, daß ihm Farinata sein künftiges Lebensleid prophezeite. Detz aber glaubt er sich, von den Erlednissen des siedenten Kreises herkommend, endgültig von der Bersuchung erlöst, nicht bedenkend, daß sein Höllenweg erst zum Teil durchmessen ist. Und so löst Dante, auf Birgils Wink, den härenen Franziskanerstrick, mit dem er sich bisher zur Kasteiung umgürtet hatte, von den Hüften und schleudert ihn, seiner nicht mehr besdürftig, in den Abgrund.

Aber auf den Wurf des Kasteiungsgürtels, als auf ein Signal, taucht aus dem Abgrund Gernon, das versinnlichte Gespenst der Täuschung auf. Denn zwar die Tragist der Sünde hat Dante durch- lebt: solange er aber ihre tragischen Jüge sieht, ist er noch zu weicherzig mit ihr, noch halb ihr mitfühlender Gesangener. Es gilt jeßt — die Begegnung mit den Wucherern kündigt es an — hinabzusteigen zu dem Elend des sündigen Daseins, wie es sich dort zeigt, wo Lug und Trug herrschen. Wenn die Schuld tragisomisch einhergeht, in dem Mißverhältnis kleinlicher Verschmitztheit und großer Gier, dann wird die Seele vermögen, wieder um einen Grad freier über sie hin zu blicken.

Der Schacht ist jett so steil geworben, bag bie Wanberer nicht mehr hinabklettern können. Sie muffen, um tiefer zu gelangen,

<sup>1)</sup> Rämlich die Berbannung. Da die Commedia:Reise von Dante ins Jahr 1300 gesett wird, gewinnt er die Möglichkeit, den Geistern Prophezeiungen für die Jahre nach 1300 in den Rund zu legen.

sich Geryons, des lächelnden Ungeheuers bedienen, das halb Mensch, halb Riesenstorpion, das Sinnbild seiner Sphäre, der Lüge, ist. Auf seinem Rücken schweben die Wanderer hinab. Die schauerliche Luftfahrt gehört zu jenen Prachtstücken der Einbildungskraft, die nicht selten den Abergang von einem Kreis zum andern stimmungsändernd einleiten. Zum achten Kreis nun, wo die wißbegabten Sünder wohnen, wo gespenstische Phantasie und Laune mehr als irgendwo sonst regiert, führt uns der Luftpilot Geryon.

"Wie sich ein Nachen trennt vom Ufersaum Rüdwärts, so jener von der Felsenschwelle. Und als er frei sich fühlt' im leeren Raum,

Bertauschten schleunig Bruft und Schweif die Stelle. Den langen Schwanz bewegt' er wie ein Aal, Die Pranken rafften Luft ein wie die Welle . . .

Und langsam, langsam schwamm es hin und brehte Und senkte sich, so daß ich nichts empfand, Als daß die Luft von vorn und unten wehte.

Schon hört' ich unter uns zur rechten Sand Des Strudels Braus, je schrecklicher, je langer. Drum budt' ich vor, ben Blick hinabgewandt.

Da ward mir vor bem Söllenabgrund banger. Denn Feuer fah ich und vernahm Gefchrei, Und gitternd fchloß ich meine Schenkel enger.

Jest sah ich erst, daß ich im Sinken sei Und sah, daß wir im Rreisen uns befanden. Denn manches Schrecknis flog an uns vorbei.

Gleichwie der Falk', der lange hoch gestanden, Und weder Federspiel noch Bogel sieht, So daß der Falkner schilt: "Du willst schon landen!", Erst mube sinkt, bann hundert Kreise zieht In schnellem Flug und weit von bem verhaßten Gebieter tücksich einen Plat ersieht,

So ließ uns Geryon am Boben raften Gang bicht an bem gezackten Felfenhang, Und als er sich entledigt unfrer Laften,

Flog er bavon wie Pfeil vom Bogenstrang."

(Inf. 17, 100—136.)

In diesem achten Höllenkreis weht eine veränderte Luft. Wenig Ehrwürdiges oder Liebenswürdiges begegnet hier, aber desto mehr interessante Sünder. Es ist der eigentliche Ort, um die Schule des Verbrechens zu studieren. Ein humor aus schmerzlicher Verzeinigung sittlichen Tiefsinns und resignierter Welterfahrung geboren, spielt in immer wechselnden Lichtern über die zehn abgeteilten Verliese, die "Bulgen", in denen die Meister und Lehrbuben der List an ihren Künsten leiden.

In den zwei ersten Zwingern starren dort die Schmeichler und Dirnen im Schmutz, hier wird mancher berühmte Don Juan von Teufeln vorwärtsgepeitscht:

"Belch' königlichen Anstand er noch wahrt."
(Inf 18, 85.)

Auch bei der dritten Klasse der gemeingefährlichen Betrüger, den Simonisten, ist das Erhabene mit dem Lächerlichen gemischt. Da stecken die Päpste, die ihr Amt mißbraucht, köpflings in steinernen Löchern; Flammen züngeln auf ihren Sohlen, die in die Luft ragen. So warten sie auf den sündigen Amtsnachfolger, dessen Ankunft sie tiefer in das Loch hinabstopfen wird. Und in so jammervoller Umkehrung ihrer irdischen Erhabenheit mussen

bie höchsten Kirchenfürsten bie strafende Predigt aus Dantes Mund anhören:

"Silber und Gold habt ihr zum Gott gemacht!" (Inf. 19, 112.)

In dem Wanderer beginnt sich der Beruf des Propheten zu regen. Es ist ihm zumute wie Jeremias, als er berufen ward: "Denn Ich will dich zur festen Stadt, zur eisernen Säule, zur ehernen Mauer machen im ganzen Lande wider die Könige Iudas, wider ihre Kürsten, wider ihre Priester, wider ihr Bolk im Lande.") Ist der Wanderer schon so gereift, daß er das Habern wider die Großen seiner Zeit beginnen darf? Seit er von Kreis zu Kreis klarer über die menschliche Natur denkt, festigt sich auch in ihm die furchtlose Rügepflicht. Zuerst beim Gedanken an die Emporkömmlingsherrschaft der Vaterstadt, jest im Anblick der Tempelschänder, die sich als Nachfolger Christi bezeichnen, bricht sein Jürnen hervor.

Aber wie Jeremias zagte: "Ach, Herr, ich tauge nicht, zu prebigen, benn ich bin zu jung', so ist Dante noch zu klein für seine Berufung. Er steht ergriffen von der Invektive gegen das Papstum. Und ein schwächliches Mitleid mit den erbärmlichen Wichten der nächsten Bulge faßt ihn an. Es sind die falschen Propheten, die da mit umgedrehten Häuptern schreiten: ein Grauenszeichen für den, der Warner und Mahner seiner Zeit sein soll und doch sich selbst noch nicht ganz trauen darf. Dante lehnt sich an den Felsen und weint.

Birgils Anruf bringt ihm die Ermannung wieder. Und beim

<sup>1)</sup> Wgl. u. a. Purg. 5, 13 ff.

Weiterschreiten zu ber fünften Bulge, die die bestechlichen Beamten birgt, schlägt seine erregte Stimmung um in ein kräftiges Lachen über die Einfalt der menschlichen Pfiffigkeit; er erlebt die Gesichichte vom betrogenen Betrüger, vom geprellten Teufel. Zwischen den Armesündern der Bulge und den burlesken Teufeln, die sie zwacken, entspinnt sich eine derbe infernalische Posse, die mit Rauferei im höllischen Peche endigt.

"In der Kirche mit den Heiligen, in der Schenke mit den Schlingeln", sagt sich Dante, und lacht mit. Aber selbst als Zuschauer überläßt man sich nicht ungestraft den Niederungen des Lebens. In einer Gesellschaft von Schurken bleibt der Ehrsliche nicht heil. Ist nicht Dante der Dichter von den Florentinern wegen angeblicher Bestechlichkeit und Amtsbetrugs, also gerade des Lasters wegen, das hier unten die Gauner ins Pech führt, zum Feuertod verurteilt worden? Um ein Haar kommt auch Dante der Wanderer durch die Rachsucht der überlisteten Teufel zu Schaden.

Wieder wandelt sich die Stimmung vom Schwankhaften zum traurigen, beklemmenden Ernst: die Heuchler wandern trübselig daher, unter vergoldeten Bleikutten keuchend. Und in dieser Gegend zeigt es sich: selbst der treue Virgil hat sich im Reich des Trugs verirrt. Wieder naht ein kritischer Punkt der Wanderung. Dantes Spannkraft erlahmt; er vermag nicht länger im Labyrinth der Täuschungen umherzuklettern, wo die Brücken geborsten sind. Wie einem Wahrheitssucher wohl einmal gegen die Aberlast des Falsichen in der Welt anzuringen hoffnungslos erscheint, so versagt Dantes Leib, und sein Geist verliert den Ausblick aufs Eroße. Da durchschneidet wieder ein tapferes Virgilwort die bängliche Stimmung des Verzichts.

""Run ziemt sich's, jede Feigheit abzulegen," So sprach mein Meister, ,benn im Daunenkissen Holt man ben Ruhm sich nicht, noch unterm Deckbett.

Wer aber ohne Den sein Leben aufbraucht, Läßt eine solche Spur von sich auf Erben, Wie Rauch in Luften und im Wasser Schaum.

Und brum steh auf! Gewinne bas Geschäft Durch Geistestraft, die jede Schlacht gewinnt, Wenn sie dem schweren Leib sich nicht verkettet."

(Inf. 24, 46-54.)

Mit neuem Atem und mit klarem Blick kommt Dante zu ber nächsten Gruppe: ber großen Diebe, unter benen bie Landsleute hers vorragen.

"Nun freue bich, Florenz, du stolze, große! Die Flügel schwingst du über Meer und Land, Und laut erschallt bein Nam' im Höllenschoße."

(Inf. 26, 1—3.)

Die raffinierte Intelligenz an diesen Verbrechern ist ein kunstellerischer Genuß. Ihre scheusäligeschönen Verwandlungen von Schlange in Mensch und von Mensch in Reptil lassen des Dichters Feder ein wenig weiter schweisen, als gewöhnlich.

Alle Kunst der Charakterzeichnung aber hat er für den nächsten Graben aufgespart, in dem die Feuerseelen arger Klugheitshelben lodern. Da ist Odysseus, heiter, geschmeidig und sinnig auch in den Leiden der Hölle noch, ein Meister der Lat und der Erzählung. Der homerische Mensch ist tragikomisch im Scheitern seines heroischen Willens, dem nur eine Laune, kein sittlicher Gedanke Ziel war. Neben ihm, der kein Gewissen zu haben scheint, steht Guido von Montefeltro, der mittelalterlich zwiespältige Kriegssheld und Mönch, der sein Gewissen zerrüttet hat durch Sophismen,

in seiner seltsam tiefen Tragikomik von Kraft und feiger Zersbrochenheit. So verzehrt Verstand, der ohne Rechtschaffenheit ist, sich selbst, wie "windgepeitschte Flamme", und halbe Reue führt nicht zum Seelenfrieden, denn der Teufel ist "logisch" und läßt sich um seine Beute nicht betrügen. Zuerst spricht Odysseus, der ungebrochene Heide, von seinem faustischen Drang nach Erfahrung, der des Kolumbus Fahrt vorwegnahm, aber darüber Weib und Kind vergaß; und danach der komplizierte bittersarkastische Montesfeltro, der nach seinem Heile rang und darin durch den bösen Rat eines Papstes zerstört worden ist.

Die Flammenzunge, in ber des Obnffeus Geift lebt, erzählt.

"Als ich von Circe schied, die soft mich bannte Bohl länger benn ein Jahr am Saum der See, Bevor Aeneas ihn Gaëta nannte,

Hat weder Sehnsucht nach dem Sohn, noch Weh Um meinen alten Bater, noch die Liebe, Auf die ein Recht besaß Penelope,

Den Durst in mir besiegt, bas Weltgetriebe, Der Menschen Laster und Vortrefflichkeit Mir anzuschaun, daß nichts verhüllt mir bliebe.

Ins offne Meer ohn' anderes Geleit Fuhr ich allein mit jener kleinen Banbe, Die niemals mich verlassen all die Zeit.

Ich fah die Kuften bis zu Spaniens Strande, Bis nach Marotto, was dies Meer benett, Sardinien und die andern Insellande.

Wir waren alt und mub', als wir zulett Den schmalen Sund erreichten und die Schwelle, Wo Herkules den Grenzstein hat gesetz, Damit ber Mensch umkehr' an bieser Stelle. Dort, wo Sevilla man zur Rechten läßt Und links im Rücken liegen Settas Wälle,

Sprach ich: ,O Brüber, bie ihr bis jum Weft Durch hunderttausend Nöte seib gefahren, Versagt nicht eurem letten Lebensrest

Und kurzem Wachdienst, eins noch zu ersahren, Ob es, ber Sonne folgend, uns gelingt, Den menschenlosen Weltteil zu gewahren.

Bebenket, welchem Samen ihr entspringt. Nicht, daß ihr wie das Bieh lebt, habt ihr Leben, Bielmehr, daß ihr nach Ruhm und Wissen ringt."

So braucht' ich nur die Stimme zu erheben, Da war ihr Eifer für die Fahrt entbrannt, Daß unaufhaltsam war ihr eignes Streben.

Und so, bes Schiffes Bug westwärts gewandt, Ließ ich zum tollen Flug bie Ruber fliegen, Beständig steuernd nach der linken hand.

Die Sterne jenes andern Poles stiegen Des Nachts herauf, und unfrer fenkte sich Und blieb zulest am Meeresboden liegen.

Fünfmal aufleuchtete, fünfmal verblich Das Licht des untren Teils der Mondessphäre, Seit unser Schiff die hohe Bahn durchstrich;

Da sahn wir einen hohen Berg im Meere, Blau von ber Ferne, hoch — so beuchte mir — Als ob kein andrer seinesgleichen märe.

Wir waren froh, bald aber klagten wir; Denn von dem neuen Land kam Wirbelwehen Und traf des Schiffes erste Plank' und Spier. Dreimal mit aller See ließ es uns breben; Dann fuhr bas hed empor, ber Schnabel schoß Bergab, — ein Anbrer ließ es so geschehen, —

Bis über uns bas Meer sich wieder schloß."
(Inf. 26, 91—142.)

Der ganze Sinn bieses Unterganges wird sich uns freilich erft später erschließen.

Und nun brauft aus Montefeltros Flamme die buftere Beichte bervor:

"Glaubt' ich, es ware jemand hier zugegen, Der in die Welt heimkehren wird von hier, So sollte sich dies Feuer nimmer regen.

Weil aber niemand lebend bies Revier Berlaffen kann, wofern ich recht vernommen, Antwort' ich ohne Furcht vor Schanbe bir.

Ich war Solbat, bann warb ich Mönch; zum Frommen Des Seelenheils tat ich bie Kutte um, Und wie ich's hoffte, wär' es auch gekommen;

Nur daß der große Pfaff — Gott straf' ihn brum! — Mich zwang die alten Sünden zu erneuen. Und nun vernimm das Wie und das Warum.

Solang' ich mich bes Leibes burft' erfreuen, Den mir bie Mutter gab, war ich ein helb Mehr nach ber Urt bes Fuchses als bes Leuen.

Die Schlich' und Listen, so man braucht im Feld, Abt' ich und war in allen wohlerfahren, Darob mein Ruf ausging in alle Welt.

Als ich nun fand, ich komme zu ben Jahren, Wo man mit eingezognen Tauen sich Behelfen foll und seine Segel sparen, Da ward, was erst gesiel, mir widerlich, Und Buß' und Reue ging mir besto näher, Und ich Unsel'ger hätt' errettet mich!

Das Oberhaupt ber neuen Pharisaer1) Hatt' einen Arieg, ganz nah beim Lateran, Nicht gegen Sarazenen und Hebraer;

Die Feinbe maren Chriften ...

Nicht achtet' er an sich bie heil'gen Weihen Und hohes Amt, noch auch an mir ben Strick. Den sonst man umband, um sich zu kasteien.

Wie Konstantin in seinem Mißgeschick Splvester rief, daß er den Aussatz heile,2) So rief mich jener, daß ich mit Geschick

Sein ftolges Fieber tuhl' in aller Gile. Er heischte meinen Rat; ich schwieg zuerft, Denn trunken schien bie Reb' in jedem Teile.

Da sprach er: "Fürchte nichts! wenn du's begehrst, Sollst du sogleich Ablaß von mir erhalten, So du mich Palestrina") brechen lehrst;

Ich kann den himmel zus und offenhalten, Wie du wohl weißt, ich habe beibe Schlufsel'...

So kam er mir mit starken Gründen bei, Bis mir's bas Schlimmre beuchte, wenn ich schwiege. Da sagt' ich: ,— Bater, weil du selbst mich frei

Bon biefer Schuld sprichst, ber ich jest erliege, Bohlan: erfülle wenig, viel versprich; Das hilft bir auf bem hohen Stuhl jum Siege." —

<sup>1)</sup> Papst Bonifaz VIII.

<sup>2)</sup> Der Sage nach hat Kaiser Konstantin ben Papst Silvester als seinen Arzt berufen.

<sup>\*)</sup> Städtchen bei Rom, Sit ber Colonna, ber Feinde Bonifag VIII.

Ein Jahr später stirbt Montefeltro in der Franziskanerkutte.

"Franziskus kam, als Tobes ich verblich, Doch einer von den schwarzen Cherubscharen Sprach: — "Nimm ihn nicht; denn du betrögest mich:

Er muß hinab zu meinen Anechten fahren: Beil er ben falfchen Rat gab, ift er mein, Und ftets seitbem hielt ich ihn bei ben Haaren;

Wer nicht bereut, bem kann man nicht verzeihn, Und nicht zugleich kann man bereun und wollen, Denn was sich widerspricht, bas kann nicht sein.' —

D wie erbebt' ich vor bem Grauenvollen, Als er mich griff und sprach: ,bu hättest mir Kenntnis ber Logik boch zutrauen sollen'...

Berloren bin ich nun an biesem Ort, Im Feuerkleibe muß ich ewig klagen."

(Inf. 27.61-129.)

Im nächsten Zwinger werden die Zwietrachtstifter und Schismatiker von Teufeln in Stücke gehauen. Aus dem Gemehel droht schaurig ein Oheim Dantes empor: denn der Neffe hatte verfäumt, die Blutrache für ihn zu vollziehen. Ein Hamletmotiv klingt an: auch durch vermeintliche Pflicht wird der Mensch in die Kette des Berbrechens eingereiht.

Aber eine ernstlichere Versuchung bringt für Dante unversehens die zehnte und letzte Bulge des Kreises, in welcher das abgeseinte Spitbubenkleinzeug in seiner eigenen Pestluft sich gegensseitig foppt und qualt. In einem Spital, wo jeder mit dem unförmlichen Leiden des Nächsten tiefstes Mitleid haben müßte, sitzen diese Spießgesellen, jeder des andern Feind und innigst mit seinen Schwächen und Angriffsstellen vertraut. Mit allzugründs

licher psychologischer Neugier schaut Dante sich unter biefer ers barmungslosen Bosheit um. Birgil verweist ihm sein Forschen. Um solch Gelichter sich zu kummern, besubelt, und:

"Dies hören wollen, ist gemeiner Wille."
(Inf. 30, 148.)

Schamröte schießt Dante in die Wangen. So fein wird in der Hölle sein Gewissen geschliffen; und besonders die Bezirke bes Trugs mit ihren überall arglistig brohenden Gefahren haben ihn gelehrt, seine Seele besser zu wahren.

Aber noch ist "der Krieg des Weges und des Mitleids" nicht zu Ende, noch steht dem Bandrer, ehe er an die Oberwelt zurückbarf, die härteste Probe bevor. Die gewaltige Architektur der ganzen Komödie schimmert auch in dem Birrsal der unermeßlichen Plagen noch durch; der Banderer muß in dieser Belt des Hasses die andere der Liebe ahnen. Ehe er diese aber schaut, muß er den äußersten Punkt des Bösen durchschritten haben:

"Ich flieh' den Wermut, suche suße Frucht, Die mein wahrhafter Führer prophezeite. Doch muß ich erst zum Zentrum durch die Schlucht." (Inf. 16, 61—63.)

Die unterste hölle bringt ben Anblick ber Sünde in nackter Scheußlichkeit. Bon ber angefressenen Intelligenz im achten Kreis geht es hinab zum neunten, zum Reich bes unmenschlichen Berrats.

"hier schien mit Dammerung ber Tag zu ringen, So baß mein Blid nur wenig vorwarts brang, Doch hort' ich ein gewaltig horn erklingen,

Daß matt bagegen jeber Donner klang; Und meine Augen seiner Bahn entgegen Lenkt' ich jur Stelle, wo ber Schall entsprang . . .

Rern, Dante.

Kaum baß ben Blid ich borthin schweifen ließ, Schien mir's, baß bort viel hohe Türme ftunden, Und, Meister (fragt' ich), welche Stadt ist bies?'...

"Giganten sind's, nicht Turme, was wir sehn, Giganten, die ringsum am innern Bogen Bom Nabel abwarts in dem Schachte stehn."

Wie, wann die Nebel auseinander wogen, Die Blick' allmählich immer klarer schaum, Was erst der Dunst den Augen hat entzogen,

So, als ich vordrang durch das dicke Braun Der Luft und näher kam dem tiefen Schlunde, Floh mich der Jrrtum, und mir wuchs das Grau'n."

(Inf. 31, 10—39.)

Dort unten - wir sind jest im Mittelpunkt ber Erbe - erftarrt die Natur zu Gis. Unter ben Argliftigen mar noch Geift, wenn auch als Irrlicht; bier aber ist nur noch versteinerte Ma= terie. Das Lafter wird zur stammelnden, bloben, nicht mehr\* mitfühlbaren Tierheit. Der Beschauer kann bier nicht mehr Mensch unter Menschen sein: nur ein seelisches Frieren ift noch möglich. Dante durfte sich diesen letten Eindruck nicht ersparen. Wenn ber Mensch die Sunde gang unerbittlich außer sich felbst segen foll, fo muß sie ihm gur fremben Schreckensmacht geworben fein. Jebes Gemeingefühl muß erlöschen, wo bas Berworfene in feiner wahren Geftalt, nicht burch Geist verhüllt, sich offenbart. Go wird dem Wandrer beim hinabsteigen immer freier ums Berg, und im tiefsten Böllengrund findet er sich so unberührt von der Gemeinheit, die ihn umtoft, und fo emport über fie, bag er, schon als ein Diener ber Gerechtigkeit, an einem Berrater, ber ibn um Bilfe angebt, vergeltenden Berrat übt - was mancher moderne

Leser befremblich findet, der lieber bei der milbernden Berklärung der Sunde stehen bliebe, die der noch ungeläuterte Dante mit einer Francesca geteilt hatte —; jett aber gilt es, ben kategorischen Standpunkt gegenüber der Sunde einzunehmen:

"Her sei die Liebe tot, sonst lebt sie nicht." (Inf. 20, 28.)

Doch wie darf ein Mensch das Unmenschliche schilbern?

"Hatt' ich ben Vers, ber rauh und heiser schölle, So wie er passte für dies finstre Nest, Auf bem die Felsen ruhn der ganzen Hölle!"
(Inf. 32, 1—3.)

Eine bichterische Steigerung, eine nochmalige Anpassung an ben Ort scheint unmöglich. Und boch hat Dante sie gegeben. Seine Rebe gleitet hier, wo alles menschliche Gefühl stockt, wie in einer kalten, durchsichtigen Binternacht mit furchtbarer, herzzerreißender Ausgelassenheit über das Eis, in dem die Sünder festgefroren stecken. Wie Dante in den Grund des Höllenschachts herabkommt, tont es:

"Borsicht! sonst Trittst du den armen Brüdern auf die Köpfe!

Da wandt' ich mich, und vor mir lag als Straße, — Und fühlt' ich meinen Fuß ihn schon beschreiten, — Ein See, vom Frost geformt zu hartem Glase.

Nicht Oftreichs Donau legt in Winterszeiten Die Rinde über ihren Strom fo bick, Noch auch ber Don bort in ben kalten Breiten,

Wie hier es war. Denn fiele Tambernik, Der platte Berg auch, brauf mit ganzer Wucht, Noch nicht einmal am Rande macht' es "krick". Und wie die Frofche quaten langs ber Bucht, Das Maul nur sichtbar, wenn im Erntefleiße Die Bau'rin öfters traumt von reifer Frucht,

So staken blau bie Schatten hier im Eise Bis zu ben schäm'gen Wangen. Ihrem Schmerz Schlug ihr Gebiß ben Takt ber Storchenweise.

Ein jeder fenkt' fein Antlit niederwärts, Und wie der Mund vom Froste, so erzählten Die Augen von dem kummervollen herz."

(Inf. 32, 19—39.)

Aber die hervorquellenden Tränen erstarren zu Eis, und in bestialischer But darob bocksen sich die trüben Gesellen mit dem einzigen, was sie bewegen können, den Köpfen.

"Du über Alles miggeschaffnes Bolk! Dir ware besser, Bieh warft bu gewesen."
(Inf. 32, 13-15.)

In diese erstorbene Welt, an die Nachtgrenze des Wahnssinns, hat der Dichter seine letzte große Infernogestalt gesetzt. Der Berräter Graf Ugolino, der selbst dem Verrat erlag, sitzt unter der Eisdecke seinem erzbischöflichen Peiniger, der ihn hat hungers sterben lassen, auf dem Nacken und benagt, Kopf über Kopf, seinen Schädel. Und während der hörer mitgepeinigt fast nach Erlösung schreit, erzählt Ugolino mit dumpf verhaltenen Worten den Todesstampf seiner mitgefangenen Söhne.

"Als ich erwachte vor dem Morgenrot, Hört' ich im Schlafe neben mir die Meinen, Die Söhne schluchzen, und sie heischten Brot.

Wenn bles bich nicht erbarmt, gleichst du den Steinen, Gebenkend, welche Sorg' mein Herze nahm, Und weinst du nicht, — wann pflegst du dann zu weinen? Sie waren wach schon. Und die Stunde kam, Wo man den Imbiß pflegt' uns aufzutragen. Und jeder dacht' an seines Traumes Gram.

Und Nägel hört' ich brunt' ins Tor einschlagen Des grauf'gen Turms. — Darob ben Söhnen mein Ich ins Gesicht sah, ohn' ein Wort zu sagen.

Ich schluchzte nicht, ich murd' inwendig Stein. Sie schluchzten, und mein Anselmuccio fragte: "Du schaust so, Bater, sag, was mag bir sein?"

Und dennoch weint' ich keinen Ton und sagte Den ganzen Tag kein Wort und auch die Nacht, Bis braußen in der Welt es wieder tagte.

Als etwas Licht fiel in ben Jammerschacht, Genug, daß ich auf vier Gesichtern fande Den Ausbruck meines eignen kundgemacht,

Bif ich vor Jammer mich in beibe Sanbe. Und jene, benkend, daß ich es aus Gier Nach Effen tat, erhoben sich behende

Und sagten: "Bater, wen'ger leiben wir, Wenn du uns ist. Wir haben boch erhalten Bon dir dies arme Fleisch: so nimm es hier."

Da mußt' ich ihrethalb mich stille halten. Stumm harrten wir den Tag, den andern noch. Du, harte Erde, wolltest dich nicht spalten!

Als wir zum vierten Tag gekommen, kroch Gabbo zu meinem Fuß mit leisem Flehen Und fagte: "Bater mein, so hilf mir boch",

Und starb. Und so hab' ich die brei gesehen, Wie du mich siehst, am fünften, sechsten Tag Hinsinken einzeln. Und, wann es geschehen, Tappt' ich, schon blind, mich hin, wo jeder lag. Bwei Tage rief ich sie, seit sie gestorben, Dann tat das hungern, was kein Leid vermag." (Inf. 33, 87—75.)

Hier endet Ugolino seine Erzählung und senkt die Zähne wieder in den Schädel des Erzbischofs. Und Dantes Brust entringt sich ein gräßlicher Fluch über die Stadt, die den Greuel gesschehen ließ.

Francesca, Farinata, Ugolino sind die drei Pfeilergestalten der Hölle. Alle drei sind sie verdammt, reuelos in Ewigkeit von einem einzigen Gefühl, vom Dämon ihrer Sünde besessen zu sein. Am Eingang der Hölle taumelte verirrte Liebe, in ihrer Mitte stand unbeugsam selbstgewisser Trop, an ihrem Ende schäumt nun der wilde Haß, — nicht weniger furchtbar dadurch, daß auch in der Tiefhölle noch die Baterliebe ihn vermenschlicht.

Wir folgen zum letzen Anblick. Da steht ober vielmehr steckt, einem Stehenden ähnlich, im Schwerpunkt der Erde bewegungslos Luziser, das Urböse; er ist ein Sinnbild der Materie, das umnachtete Gegenbild Gottes in Urhaß, Ohnmacht und Stumpsheit. Er will herrschen und ist doch nur eine Verhöhnung seiner selbst. Denn was am Bösen zu leben scheint, ist nur ein verirrter Strahl des Geistes: wo aber das Böse in sich selbst ruht, ist es nichts als Tod. Seine Fledermausslügel sind in ewig zuckender Bewegung, aber sie fliegen nur zum Schein. So steht das irrsinnige Ungeheuer und kaut in seinen Kiefern die ärgsten aller Verbrecher, die Verräter an Gottes und an des Monarchen Person. Lautlose, unförmliche Klumpen, werden Judas Ischarioth und die Cäsarenmörder von Luzisers Kinnladen zermalmt. Hier ist das organische Leben ers schöft. Die Phantasie erstirbt im unfaßbaren brutalen Stoff.

Und ber Sang, der Dantes Willen zur Bahrheit erproben sollte, ist vollbracht. Er darf mit Birgil zur Menschlichkeit heim. Denn der Aufenthalt im Tiefpunkt der Welt ist für Lebende ein Durchgang: das Reich der ewig Verdammten hinter sich lassend, steigen die Beiden in die jenseitige Erdhälfte hinüber.

"Wir fanden bort an ber verborgnen Stätte Den Weg jurud jur lichten Erbenluft, Und ohne bag uns Raft verzögert hatte,

Rlomm er, klomm ich als zweiter aus ber Gruft, Bis ich bes himmels schönes Licht von ferne Erglänzen sah burch eine runde Kluft,

Und fteigend wir bann wieberfahn bie Sterne."

(Inf. 34, 133—139.)

Kehrt Dante aus der Unterwelt zurück als derselbe Mann, wie er hinabstieg? Wenn dem so wäre, dann müßte die Hölle allerbings nur ein trostloses Irrsal von Schrecklichkeiten sein und Dante der düstere Zauberer, als welcher er volkstümlichem Urteil schon zu Ledzeiten galt, als die Veroneser Frauen unter den Haustüren ihm nachraunten: "Da geht der, der in der Hölle war."

Aber Dante steigt als ein Anderer aus dem unterirdischen Rosmos des Grausens empor. Gefährte ward ihm das Gewiffen,

"Der gute Kamerab, ber Freiheitsbringer, Der unterm harnisch seiner Reinheit geht."

(Inf. 28, 116—117.)

Erst die lichte Höhe des Weltbaus erklärt seine finsteren Unterbauten; erst das Reich des Geistes in seiner Gesamtheit macht das Reich der hoffnungslosen Natur erträglich. Dante hat sich von der Sünde losgesagt, indem er ihr Wesen immer besser begriff; zuerst noch als den besinnungsraubenden Rausch der Leidenschaft, dann als tragische Schuld, dann an tieferem Ort als jämmerliche Verfälschung der Vernunft, zusletzt nur noch als anwidernde Vertierung der Triebe.1)

Durch die Erkenntnis der Sünde hindurch, über Mitgefühl und Furcht hinaus ist seine Seele ihrer Läuterung genaht. Und so kommt er nicht auf die alltägliche diesseitige Erde zurück: sondern im geheimnisvollen Inselland, am Berg der Läuterung, der zum Paradies führt, dort steigt er ans Licht.

1) Dante betont auch noch im Fegfeuer (Purg. 1, 59 ff.), daß er keinen andern Zugang zu einem reinen Leben hätte finden können, als durch den Anblid bes Todestreiches. Wal. auch unten S. 110.

## Dritte Vorlesung.

## Vom Berg der Läuterung.

"Run spannt die Segel meines Geistes Boot, Um Fahrt durch besofer Wasser zu vollbringen, Und läßt zurud das Meer der grausen Rot. Und von dem andern Reiche werd' ich singen, Boselbst die Seele lauter wird wie Schnee Und wurdig, sich zum himmel aufzuschwingen. Gebt, daß die tote Dichtung aufersteh', O heil'ge Musen". . . (Purg. 1, 1—8.)

Im jenseitigen Weltmeer liegt ein Eiland, gekrönt von einem hohen Verg. Auf dem luftigen Gipfel blüht in freier himmelsnähe der Garten des Glücks, das irdische Paradies, in das einst Adam gescht war und nach dessen Genuß jedes Menschenherz dürstet. Der Weg hinauf ist mühsam, der Verg steil, zumai an seinem Fuße, und schwierigen Zugangs. Hat man aber die richtige Straße gefunden, dann gilt es, sieben Terrassen zu durchpilgern, die sich, eine über der andern, um die obere Hälfte des Berges herumziehen. Teder dieser Simse fordert eine neue Arbeit. Wenn aber ein Mensch in stetem und immer neuentzündetem Wollen den Anstieg bis zum Gipfel vollbracht hat, dann erbebt der Berg vor Freude in seinen Grundfesten; ein Jubelgesang
erklingt, und die Tausende der Pilger, die noch nicht broben sind,
freuen sich mit für die eine erlöste Seele.

Zu diesem mystischen Berg gibt es keinen eigenmächtigen Zutritt. Einmal ist Odysseus, der Mann des empirischen Erkenntnisdrangs, welcher der Gottheit ihr Geheimnis entreißen will, keck zum Inselberg gesteuert: aber im Anblick des niegeschauten Lands hat eine höhere Hand sein Schiff unter den Meeresspiegel versenkt. Wie nah auch der Forscher, welchen Entdeckerfürwig leitet, von außen der Wahrheit komme, wird er ihren Zugang doch nicht ertrogen. Das Innre der Wahrheit steht nur dem Demütigen offen, und erfordert eine andere Sehnsucht, als sie Odysseus besaß.

Denn biefer Berg ist ber Ort, wo die Seele zu Gott aufsteigt, indem sie Einkehr halt in sich selbst.

Der Wanderer verstand die Hölle, indem ihm die Menschen dort zu etwas außer ihm Stehendem wurden: als verhärtete Charaktere das Ergebnis ihrer Taten. Den Berg der Läuterung versteht er, indem er in sich selbst hincinschaut: in das atmende, niemals abgeschlossene, immer strebende und schwankende Seelenleben.

Die Hölle war das Gedicht der abgerundeten, von außen ansichaubaren Lebensgeschichten; das Purgatorio oder der Berg der Läuterung ist das Gedicht der inneren Entwicklung der Einzelsseele. Es ist das Symbol unsres Daseins in seinen Kontrasten und Harmonien, etwas Werdendes, niemals am Ziel und doch immer ein Ziel voraussesend und näherwünschend, zwischen Gut und Böse arbeitend, weber endgültig verdamınt noch endgültig erlöst.

Weshalb kommt Dante auf dies Eiland der werdenden Seele? Er kommt borthin als Dichter: weil die Ibeen-Welt, die als Ganzes zu schauen sein Amt ist, zwischen den endgültig Unterlegenen in der Hölle und den vollendeten Siegern im himmel das Zwischen-

reich ber noch Ringenden enthält. Er kommt als Banderer in dies Land, weil er noch selbst ein Unvollendeter ist. Die Höllenschaft hat ihn aus dem Sündenschlaf erweckt, der Anblick des Todesreichs den Jugang zum Läuterungsberg gebahnt. Der Erstenntnis der Hölle und dem Entschluß, sie zu verlassen, folgt jetzt die Betätigung, und die Befreiung von den Nachwirkungen der Sünde. Aus dem unfruchtbaren Reich der unreinen Natur tritt der Wanderer nicht mit einemmal in das schöpferische Reich des Geistes im Paradiso ein: er muß erst die Willensschule des Purgatorio durchleben. Hölle und Himmel sind Endpunkte des strebenden Daseins: dieses selbst ist ein Fegseuer der Seele.

Es ist Frühdämmerung, als Dante und Birgil aus dem Erdensichof hervorklimmen: Birgil, der auch hier noch, auf der Reise zu reiner Menschlichkeit, Führer sein kann, und Dante, der des Lehrers noch immer bedarf. Morgenwind umgibt sie, Meeresduft und Sternenhimmel. Am einsamen Strand gewahren sie einen väterlichen Greis; der weist ihnen ihre Pflicht: sie sollen den Ruß der Hölle abtun und sich zum Bergstieg rüften, immer der Sonne nach.

Die beiden schreiten hinab zur stillen Meeresbucht:

"Frühlicht besiegte schon bas Morgengrauen, Das vor ihm floh, so baß ich in ber Weite Den Bitterglanz bes Meeres konnte schauen:"

(Purg. 1, 115—117.)

"... conobbi il tremolar della marina..."; nirgends ist bie Abersetzung unfähiger, bie Musik ber Worte wiederzugeben, als im Purgatorio.

Birgil erfrischt bes Wanberers Bangen im Tau und umgurtet

ihn mit Schilf, bem Zeichen ber Demut. Und wo er bie Binfen pflückte, wachsen neue empor. —

Das ist die Stimmung des untersten Teiles der Bergreise, des Borpurgatoriums. Es ist das Land, wo die menschliche Seele zwar noch Natur ist in ihrer Beschränkung und Unfähigkeit, aber hoffs nungsvoll und wehmütig aufstrebende Natur, in den zarten Ansfängen sittlicher Bewegung. Sanft verflochten sind Mensch und Welt. Ein tiefes Naturgefühl webt über dem Gelände; himmel und Meer, die weite Luft und der Bergwind, die Blumen der Erde und die weiche Empfindung der Menschenbrust sind geschwisterlich zueinander geneigt, und ein unendliches Sehnen nach Friede und Reinheit durchzittert die Welt als ein ernstes rührendes: "Du sollst!"

"Der bestirnte Himmel über mir und das moralische Geset in mir") suchen einander. Die Natur wird zu einem bedeutungsvollen Umgang des Menschen. Bon den Sternen glänzt die stille Unwandelbarkeit des göttlichen Gesetzes herab; der Bergpilger wird es nicht müde, ihren strenggemessen Bahnen nachzudenken. Die Sonne ist ihm Abbild der allbelebenden Gnade. Und wie Mensch und Welt, so sinden sich hier auch Mensch und Mensch in wachsender Brüderlichkeit: die guten Triebe des Herzens leben auf, ihrer selbst noch unsicher und erst halb bewußt.

Wie brunten am Acheron der Höllenferge Charon, so führt hier oben ein leuchtender Engel die jüngst verstorbenen Seelen über das Meer ihrer Purgatoriobestimmung zu. Bon fernher sehen Dante und Birgil das Bunder übers Meer her näher

<sup>1)</sup> Kant (Schlufwort ber Er. ber Pratt. Bernunft).

gleiten; bann landet bas Seelenschiff, und bie Ankömmlinge eilen freudig bem Berge gu.

Allein diese Bergfahrt hat das Besondere, daß ihr Beginn das Schwerste ist. Den Aufgang zu finden, kostet schon Arbeit; kein anderer tritt für den Menschengeist ein auf dem Weg zur Freiheit und Selbständigkeit.

Die guten, aber schwachen neugekommenen Seelen fragen nach bem Weg. Doch bald, fremd und ratios an dem heiligen Strand, verlieren sie den Eiser; ihr unentschiedner Wille betört sich, und löst sich, anstatt in der sittlichen Arbeit, auf im verschwimmenzden Gefühl. Eine der Seelen, in welcher Dante seinen Jugendsfreund, den Sänger Casella, wiederfindet, singt ein Sehnsuchtslied aus Dantes "Gastmahl", in dem eine noch unklare Weltzanschauung widerklingt. Heimweh nach der Erde erschüttert die wegfremden Seelen; in Musik strömt es sich aus.

Afthetisches Schwelgen aber täuscht über die sittliche Aufgabe weg. Jener ehrwürdige Greis, der Purgatoriumswächter Cato, eilt heran und scheucht das Bölkchen bergwärts seinen herben Pflichten zu. Und auch Birgil und Dante fliehen reuig aus der musiskalischen Dämmerstunde.

Diese Szenc, in welcher menschliche Schwäche verzeihlich ersscheint, die erste Szene, in der ein freundliches Licht das Duster ber Sünde verscheucht, lautet in Dantes eignen Worten:

"Wir standen noch am Ufer jenes Meeres Wie Leute, sinnend über ihren Weg, Die mit bem herzen gehn, dem Juße zögern.

Und jeto, gleichsam wie beim Nahn bes Morgens Durch bichte Nebel rotlich Mars erstrahlt Im tiefen Westen überm Meeresspiegel, So schien mir — nochmals möcht' ich es erblicen . Ein Licht zu kommen übers Meer so eilig, Daß seiner Regung nicht ein Flug vergleichbar.

Als ich von ihm ein wenig abgewandt Das Auge, um ben Führer mein zu fragen, Sah ich es wieder, leuchtender und größer.

Darauf erschien mir, ihm zu beiben Seiten, Ein seltsam weißer Schein, und nach und nach Ging brunter von ihm aus ein andrer Glanz.

Mein Meister 1) hatte noch kein Wort gesagt, Als jenes Weiß als Flügelpaar sich behnte. Danach, ba er ben Fährmann recht erkannte,

Schrie er: "Geh, geh, daß bu bie Aniee beugeft! Dies ist ber Engel Gottes; falt' bie Sanbe...

Rein Ruber führt ihn, und fein andres Segel, Als feine Rlugel, swiften fernen Ruften.

Sieh, wie er sie jum himmel hoch gewandt, Die Luft bewegend mit ben ew'gen Febern, Die nie verändern, so wie sterblich haar.

Als näher nun, und näher, ju uns fam Der heil'ge Bogel, schien er leuchtenber, Daß ihn bas Aug' so nahe nicht ertrug.

Doch senkt' ich es. Und jener kam jum Ufer Mit einem Schifflein also schnell und leicht, Daß nichts die Welle bavon eingeschlungen.

Es stand am Bug ber himmlische Pilot... Und innen saßen mehr als hundert Seelen.

,In Exitu Israel de Aegypto', Mit einer Stimme fangen all' jufammen, So viel von jenem Pfalmen fteht geschrieben.

<sup>1)</sup> Birgil.

Drauf segnet' er sie mit bes Areuzes Zeichen, Worauf sie alle an ben Strand sich warsen; Und er entschwand, so wie er kam, geschwinde.

Die Schar ber Seelen, bie am Strande blieb, Schien fremd bes Ortes, schauend rings umber So wie ein Mensch, ber neue Speise kostet ...

Da sie uns sahen, hoben fragend sie Die Stirne auf und sprachen: "Wenn ihr's wißt, So zeiget uns den Weg, zum Berg zu steigen."...

Ich fah von ihnen einen vorwärts schreiten, Mich zu umarmen mit so großer Liebe, Die mich bewegte, gleiches ihm zu tun.

O leere Schatten, nur bem Aug' nicht leer! Dreimal umschlang ich — hinter ihm — bie Hände, Und zog sie breimal leer zur Bruft zurück.

Bor Staunen, glaub' ich wohl, entfärbt' ich mich, Weshalb ber Schatten lächelt' und zurücktrat, Und ich, ihm folgend, brängte weiter vor.

Und lieblich sprach er: baß ich ruhen möchte. Daran erkannt ich, wer er war, und bat ihn, Daß er, mit mir zu sprechen, stehen bliebe.

Er gab zur Antwort: "So wie ich dich liebte Im ird'schen Leib, so lieb' ich dich gelöst. Drum bleib' ich stehn; doch warum wanderst du?"

,D, mein Cafella, um einst noch einmal Zu diesem Ort zu kehren, wandr' ich heut . . .

Wenn nicht ein neu Geset Erinnerung nahm, Ober Gebrauch bes liebereichen Sanges, Der all mein Sehnen mir zu stillen pflegte,

So wollest bu bamit ein wenig trösten Die Seele mein, die, mit dem schweren Körper Hierher gelangend, also mube ist. Amor che nella mente mi ragiona'1), Begann er da mit also süßer Stimme, Dag noch die Süßigkeit in mir ertönt.

Mein Meister, ich und jene Schar ber Seelen, Die mit ihm waren, schienen so zufrieden, Als ob nichts andres sonst ben Geist berührte.

Wir alle gingen angespannt und still Nach seinen Tonen. — Doch horch, ber werte Greis Schrie bort: "Was ist mir bas, ihr trägen Geister?

Was für ein Saumen, welch ein Stehn ist dieses? Eilt, eilt zum Berg, die Schuppen abzutun, Die euch nicht lassen Gottes Antlit schauen!"

So wie, Getreibe picent ober Rraut, Der Tauben Bolt auf feiner Beibe ftill Bescheiben ohne ben gewohnten Stolz,

Sobald sie etwas wittern, was sie schreckt, Mit einemmal ben Köber liegen lassen, Weil sie von größ'rer Sorg' sind angefallen:

So sah ich ba die jüngst gekommene Schar Den Sang verlassen und jum Berge fliehn, Wie der, ber geht und noch nicht weiß, wohin.

Und unser Aufbruch war nicht wen'ger schnell."
(Purg. 2, 10—133.)

Cato, bes unmündigen Seelenschwarms Zuchtmeister, ist bie Berkörperung der Treue gegen das Sittengesetz. In seiner Gestalt hat Dante den greisen Zensor, Cato den Alteren, mit dem jüngeren Cato verschmolzen, der sich selbst entleibt hat, nicht aus Feigheit, sondern aus Grundsatz, nicht um Schmerzen zu flieben, sondern um der Welt zu zeigen, daß man Freiheit mehr lieben

<sup>1) &</sup>quot;Die Liebe, bie im Geifte gu mir rebet."

musse als das Leben. Weil die Freiheit, die er meinte, nämlich die Republik, kein letter Wert, und sein Beg zur Freiheit, der Selbstmord, nur negativ befreiend ist, so kam Cato zwar nicht in den Höllenwald der egoistischen Selbstmörder, aber er darf doch auch das eigentliche Purgatorium nicht betreten 1): am Fuß des Berges weilt er, unermudlich weisend, mahnend, scheltend, das verkörperte Formalprinzip der Pflicht; aber den wahren Inhalt der Pflicht in den Bergsimsen droben, und gar das Ziel, die wahre Freiheit des Paradiso kann er nicht anschauen.

Nach Catos Dreuen sieht Dante seinen Birgil, das Borbild männlicher Besonnenheit, in heftigem Reuschmerz aller Bürde vergessend, überhastig dem Berg zurennen. Das gebüßte Berzgeben erscheint sofort mehr heiter als arg; und ein zartfühlender Humor, der im Inferno nicht gedieh, erwacht:

"D wurdevolles reinliches Gemiffen, Wie bitter beißt ein fleiner Fehltritt bich."

(Purg. 3, 9f.)

In der Hölle war die innere Gefahr für den Wanderer ein allzu reges, die sittliche Urteilskraft abstumpfendes Mitgefühl gewesen. Im Purgatorio besteht die Gefahr für den Reisenden umgekehrt darin, dem Treiben der Menschen nur zuzuschauen, statt mitzushandeln und die Anstrengung zu teilen.

Unten, wo ber Berg übersteil und weglos ben Banberer schreckt, um burch hindernisse die Kraft seines Berlangens zu steigern, trifft Dante auf saumige Seelen, die nicht beizeiten an

<sup>1)</sup> Bu biefer Stellung im Borhof eignet sich wiederum ein heibe (s. 0. 5. 42), Cato aber zeigt zugleich, wie die strengste heidnische Sittlichkeit zum Kuß des Erlösungsberges hinführt: die zwar irreligiöse, aber in sich völlig autonom gewordene Moral sprengt die Gesehe des "Limbus".

ihrem Heil arbeiteten und nun gebuldig warten muffen, bis die Snade ihnen das Purgatorium erschließt. Sie bevölkern in vielsfachen Gruppen zögernd, ruhend oder schlendernd die unteren Abshänge des Berges. Sie fühlen bang das Ziellose dieser Lage, und man denkt an die schwermütigen Heiden im Elysium der Borhölle zurück; aber in die ichnlische Tatenlosigkeit hier mischt sich doch die Erwartung des künftigen Aussteiges.

Hier verweilen auch die Seclen, die ohne Todfünde, aber mit der Kirche zerfallen gelebt haben. Zwar kann der priesterliche Fluch der Seele den Weg zu Gott nicht versperren,

"Der alles annimmt, was sich zu ihm wendet,"
(Purg. 3, 123):

und es ist papstliche Anmaßung, welche behauptet, den Himmel auf= und zuschließen zu können. 1) Aber das Verdammungsurteil der Kirche verzögert doch demjenigen, der es sich zuzieht, den gesgeraden Weg zum Frieden.

Die Wanderer finden endlich die schmale Felsenpforte, zwängen sich durch und begeben sich an das Emporklimmen, ohne darüber das Nachdenken zu versäumen. Just zur rechten Zeit, als schon Ermüdung droht, wird Dante durch den komischen Anblick des entschlossenen Faulpelzes Belaqua gewarnt, der, mit knapper Not an der Hölle vorbeigeschlüpft, jest hinterm Felsenschatten seine Siesta hält:

"Bruder, wozu stieg' ich weiter? Der Engel, ber sich vor das Tor gesetzt, Läßt mich ja doch nicht in den Kreis Kasteiter!" (Purg. 4, 127—129.)

<sup>1)</sup> Bgl. oben S. 63; vgl. auch Purg. 9, 127ff.

Belaqua findet es hier unten bequemer, wo man noch nicht geswungen ist, seine Natur abzulegen. Zu den Eigenschaften, welche diese vor dem Tor Wartenden noch mit sich herumtragen, Eigenschaften nicht der bösartigen, aber der alltäglichen Natur, gehört auch ein menschlicher Egoismus, ein Gemisch gutmütiger Hissebereitschaft und hilfsbedürftigen Nechnens auf die Gegendienste des Nächsten. "Sag meiner Johanna, daß sie für mich bete." "Ihre Mutter wird mich vergessen haben und nichts mehr für mich tun wollen." "Ich will dir deinen Wunsch erfüllen, aber hilf du mir mit beinen Bitten." So tönt es immerzu durch das Borpurgatorium.

Diese Pilger sind noch nicht aufgegangen in der allgemeinsten Pflicht, sie denken noch an sich, sind voller Erkundigungen und Bestellungen. Aber sie bitten nicht mehr um materielle Güter, sondern um Fürbitte für ihr Seelenheil.

Zu dieser Mischung guter und schwächerer Triebe gehört auch noch eine naturhafte Neugier. Die Seelen wundern sich höchlich, wenn sie Dante an dem Schatten, den sein Körper wirft, als noch lebenden Menschen erkennen. Und durch das zerstreuende Fragen und Reden der Leute gerät Dante ernstlich in die Gefahr, seine Wanderkraft einzubüßen.

""Mas ist's und was verwirrt die Seele dir Und hemmt den Schritt?" (begann Birgil zu fragen), "Wie kummert's dich, was andre zischeln hier?

Du folge mir und laß die Leute sagen. Steh wie ein fester Turm, dem nimmermehr Die Spitze schwankt in sturmbewegten Tagen."

(Purg. 5, 10—15.)

Geistige Sammlung ist die wichtigste Pflicht des Vorpurgatoriums: die Vorbedingung jeder Läuterung und Vertiefung der Verfönlichkeit.

> "Denn sprubeln bie Gebanken allzusehr, Wird einem von dem andern Kraft benommen, Und von dem Biel ab kommt man mehr und mehr."

> > (Purg. 5, 16—18.)1)

In dieser Szene hat Dante sein Wanderlos gezeichnet, wie er als Verbannter in sein heiliges Werk versenkt, voll heißen Drangs, "sich zu verewigen"), doch unaufhörlich zu kämpfen hatte mit den vergänglichen Anliegen der Menschen, denen er in seiner Lage nicht aus dem Weg gehen konnte und in deren Gedränge er sich doch vorkam, wie der einzige Mensch, der den Schatten wirk-lichen Lebens wirft, unter lauter flatternden Schemen.

Im Purgatorium aber beginnt sich das Zeitliche am. Menschen in das Ewige zu verklären. Friedlich denken die Seelen hier an das Unrecht zurück, das sie erlitten. Da geht unter den säumigen Seelen auch Buonconte, ein Sohn jenes Grafen Guido von Montefeltro, um dessen Leichnam sich Heiliger und Satan gestritten, den aber der "logische" Teufel erbeutet hatte. 3) Buonconte erzählt, wie auch um seine Leiche Engel und Teufel gekämpft haben, aber der Engel führte, um einer rechtgeweinten Träne willen siegreich, sein Unsterdliches empor; darauf entsesselte der Teufel ohnmächtig in But alle Naturgewalten, um seinen Leichnam zu schänden, der wohl zum Teufel gehen mochte, nachdem die Seele gerettet war.

<sup>1)</sup> Bgl. auch Purg. 4, 1ff.

<sup>&</sup>quot;) Wgl. auch Purg. 5, 33-35.

<sup>\*)</sup> **5**. 0.

Die Härten bes Lebens scheinen versöhnt, als nun eine andre Seele rebet: das Gegenbild der Francesca von Rimini, eine eble Sienessin, die von ihrem Gatten ermordet wurde, nicht in ihrer Schuld, wie Francesca, sondern als eine Unschuldige, niemand weiß warum. Aber ihre Seele erhebt keine Rlagen und noch weniger Anklagen. Berglichen mit Francescas weichlichem heroinentum, zeigen die wenigen stillen Worte, die sie fagt, den Fortgang der Seelenreise.

"Gebenke meiner, benn ich bin bie Pia. Siena schuf mich, mich verdarben Sumpfe. Der weiß es, ber sich vorher mir verlobt

Und sich vermählt mir hat mit seinem Ring."
(Purg. 5, 183—136.)

In das sanste, rührende Empsinden dieser Seelen tönen auch schroffere Klänge, denn der Frieden des Borpurgatoriums ist von den Schauern des Wartens, von der Unruhe des Versäumthabens durchschnitten. Weiterschreitend begegnen die beiden Wanderer einem "löwen"stolzen Geist, dem Dichter Sordello aus Mantua. Ohne sich zu kennen und kalt einander musternd, stehen sich die gegenüber der Sänger des einstigen italischen Kaiserzlunzes, Birgil, und der Dichter der untergegangenen mittelalterlichen Kaiserzwürde, Sordello. Das eine Wort "Mantua" fällt; und, tiefzbewegt beim Nennen der gemeinsamen Heimat, sinken sich die beiden Dichter in die Arme.

Da wallt in Dante das vaterländische Gefühl heiß empor. hier im Reich der versaumten Pflichten muß er des Jammers der heimat gedenken, des zerrissenen Italiens, dessen eble Söhne soeben das eine Wort zu Freunden gemacht hat. Und sein großer

Schmerz sprengt fast ben Rahmen bes Gebichts und tritt hinaus in gin Rügelied, bas ein halbes Jahrtausend lang über bas ungeeinigte Land wie ein zürnender Donner hinweggebraust ist:

> "Ahi serva Italia — alles Leibs Kaftell, Schiff ohne Steuermann im Wirbelwinde, Nicht der Provinzen Herrin, nein, Bordell!

Dort jener edle Geift war so geschwinde, Als er vernahm ber heimat sugen Schall, Willtomm' und Gruß ju bieten ihrem Rinde,

Und du beutst den Lebend'gen überall Nur Krieg, und schon zernagen sich die Leute, Die doch umhegt ein Graben und ein Wall.

Unsel'ge, such an beinen Ruften heute Und schau in beine Bruft, ob rings umher Ein Ort ist, ber sich Friedens noch erfreute."

(Purg. 6, 76-87.)

Herrschsucht ber Priester und bemokratische Eigensucht ber Städte hat das Land herabgebracht und seine Würde vernichtet. Und strafend und bittend geht der Sang weiter zu den deutschen Königen, die ihre Pflicht versäumen, den tückisch gewordenen Renner Italia zu besteigen:

"O beutscher Albrecht, ber beiseit' gesessen, Indes er wilder ward von Tag zu Tag, Und solltest doch ihn mit den Schenkeln pressen,

Dich treff' und bein Geblüt gerechter Schlag, Beltkundiges Gericht furchtbaren Streiches, Auf bag bein Erbe Furcht empfinden mag!

Du littest, — und bein Bater schon litt gleiches, Weil habsucht euch mehr galt als bas Gefet, — Daß wust ber Garten sei bes heiligen Reiches... O komm und siehe beine Roma weinen, Berwitwet einsam ruft sie Lag und Nacht: "Mein Kaiser, wann willst du dich mir vereinen?" • (Purg. 6, 97—114.)

Und zum Schluß wendet sich bas Lied in grimmer Ironie zur Beimatstadt:

"Dich, mein Florenz, berührt bies alles nicht; Du kannst nicht sagen, daß es dich verwunde, Dank deinem Bolk, das so vernünstig spricht... Sei fröhlich denn: du darsst dich nicht beklagen, Du reich an Gütern, Frieden und Berstand!... Athen und Sparta, die in Griechenland Gegründet das Geset und Ruhm gewonnen, Sie halten gegen dich nur nieden Stand.

Du hast so seine Satungen ersonnen, Daß nicht bis in den halben Januar

Borhalt, was im Dezember ward gesponnen. Bie oft hast du verandert, was da war,

Sefete, Mungen, Amter, und beflissen Die Glieber bir erneuert gang und gar!

Du gleichst bem Kranken, — und bu mußt es wissen, Wenn bu bies alles bir vor Augen hältst, — Der Ruh nicht finden kann auf seinen Kissen Und nun in Schmerzen bin und her sich wälzt."

(Purg. 6, 127-151.)

Der Anlaß biefer Worte war perfönliches Erlebnis; aber Dante sieht an seinem Italien und Florenz zugleich bas ewige Schicksal ber Bölker. Bon jetzt ab ist er wie ben Gesegen bes individuellen Seelenlebens, so auch benen ber menschlichen Gemeinschaft bertrachtend hingegeben. Immer freier, reiner und glücklicher erblüht bas Gemeinschaftsleben, je mehr bas Ibeal ber Geistigkeit auf-

leuchtet. Der Purgatorioweg führt ben Einzelnen vom Inferno zum Parabiso und er läßt zugleich ben Staat und die Kulturgemeinsichaft ber Menschen erstehen.1)

Mit Birgil und Sorbello tritt Dante zu ber Gesellschaft von Königen und Fürsten, die dort im Borpurgatorium ben Einbruch ber Nacht erwarten. Sie sigen in einem wundersamen Abendtal, im Gras unter den Blumen, die wie Edelsteine glüben.

"Doch hatte bie Natur nicht Farben bloß: Sie schuf aus tausend Duften blühender Matten Ein Etwas, unbekannt und namenlos."

(Purg. 7, 79-81.)

Die Könige aber, die in diesem blühenden Tale weilen, haben schwere Gedanken: trüb und mutlos sigen sie einander gegenüber, die einstigen Gegner, nun in einem Leide vereint: ihre Erben und Nachfolger sind entartet, und ihre Geschlechter sinken herab. Die Natur, die Gott sich selbst überläßt, verschlechtert sich in Bersäumnis und Berfall. Der Abend dunkelt herein.

Während die Könige ihr Ave Maria singen, neigt sich ber lange Tag, den Dante am Fuße des Berges bei den Säumigen verbracht hat. Dieser Tag hat ein langgehaltenes Motiv, das nach der Hölle wirkt wie der Abagiosat einer Symphonie. Es ist in ihm ein Hoffen und Bangen in einer schwermütig schönen Natur, ein Bangen von der Natur weg, die aus sich selbst doch niemals ein dauerndes Glück hervorbringt, ein Hoffen nach oben, wo in der Herabkunft des Ideals der Zwiespalt zwischen gebundener Natur und freiem Geist sich lösen soll. Das Vorpurgatorium ist

<sup>1)</sup> Für die nähere Ausführung von Dantes Kulturphilosophie vgl. mein auf S. 142 angeführtes Buch.

das lyrische Ausruhen des Gedichts, das kunstlerische Zögern, bes vor es den Berg hinangeht und das eigentliche Purgatorium sich erschließt.

Bor bem verschlossenen Eingang harren im Abendschatten bie muben Menschen und singen

"Dich vor bem Scheiben bes Lichts, Schöpfer, begehren wir, Daß bu zur Wache uns seist Und aus Milbe zum Schut. Fernab weiche ber Traum Und die Gespenster ber Nacht."

Die Schlange ber Bersuchung schleicht durch das Tal heran, als beim Schwinden der Sonne der Banderer Kraft erlahmt. Aber auf dies Abendgebet, von einer sehnsüchtigen Seele angesstimmt, steigen Schutzengel durch die Dämmerung hernieder; am Himmel gehen drei funkelnde Sterne auf: sie bedeuten Glaube, Hoffnung und Liebe und verheißen einen neuen Tag.

Boren wir Dante felbft.

"Schon war die Stunde, die des Schiffers Sehnen Bur heimat wendet und sein herz erweicht, Am Tage, wo er Abschied nahm mit Tränen,

Und die den neuen Pilger fanft beschleicht Mit Liebe, wann von fernem Glodenklange Der Tag betrauert wird, der nun erbleicht:

Da ließ ich ab, ju laufchen bem Gefange, Daß fich mein Blick auf eine Seele wenbe, Die aufstund, als ob fie Gehör verlange.

Sie faltet' und erhob bie beiben Sanbe, Den Blick gen Often wendend, als bekunde Sie so vor Gott: ,Richt such' ich andre Spende. ,Te lucis ante' klang aus ihrem Munde So fromm und tonte mir fo fuß ins Ohr, Daß ich mein selbst vergaß in dieser Stunde.

Und fromm und füß dann folgten ihr im Chor Die andern, ihr den Hymnus nachzusingen, Und zu den Sternen schauten all' empor...

Dann schwieg bie zartgesinnte Streiterschar, Ich sah, wie sie in Demut bang und bleich Nach oben blidend voll Erwartung war.

Und niebersteigen aus ber Lufte Reich Sah ich zween Engel, Schwerter in ber Hand, Die waren stumpf und flammten allzugleich.

Grün wie das junge Laub war ihr Gewand Und in dem Schlag lichtgrüner Flügel glitten Die Kleiber nach, vom Wind zurückgewandt.

Der eine kam uns nah herabgeschritten, Am andern Berghang blieb ber andre stehn, Und zwischen ihnen war bas Wolk inmitten."

(Purg. 8, 1-33.)

Das ist ber erste Tag von Dantes Bergfahrt. Sehnsucht, Ahnung, Borbereitung ist sein Inhalt. Bon der Stimmung dieses Tages im Borpurgatorium heben sich die zwei folgenden, welche der Durchpilgerung des eigentlichen Purgatoriums geweiht sind, so kräftig ab, wie dies innerhalb des einen sanftmenschlichen Grundtones der ganzen Bergreise überhaupt möglich ist. Auf die gelösten verschwimmenden Klänge der Sehnsucht folgt der herbe Takt eines bisziplinierten Pilgerganges.

Bu ben Betenben, die über die Schranken der eignen, schwachen Natur hinausgehoben werden wollen, senkt sich die Gnade herab. Dante wird im Schlaf der Nacht bis vor die Pforte des eigents

lichen Purgatoriums getragen. Jum Wunsch nach Erlösung kommt jett die Kraft hinzu. Die wiedererwachte Seele hält Gericht über sich selber, bereut und büßt. Männlich kräftige und helle Tone durchwehen diesen Teil der Bergfahrt. Die Natur geht aus der Zerknirschung über sich selbst als eine neue hervor; das ist das heilige Geschäft des langen, mühsamen Aufstiegs, der den Pilger strengen Regeln notwendiger Pon in einer Schule des Willens und der Selbsterziehung unterwirft.

Ein spröberes Thema für ein Gebicht läßt sich nicht benken. Mancher moderne Leser erliegt hier, in der Mitte der ganzen Commedia, dem immer schwereren Beg. Fremd erscheint ihm vielleicht die Verherrlichung der Buße. Und doch führt zum Verständnis der mittelalterlichen Askese gerade das Purgatorium, über dessen Portal das Wort unfres Walthers von der Vogelweide stehen könnte:

"Wer schlägt ben Löwen? Wer schlägt ben Riesen? Wer überwindet senen und biesen? Das tut sener, der sich selbst bezwingt Und alle seine Glieder gehütet bringt Aus wildem Wesen in den Hafen stäter Zucht.

Imeimal haben wir eine Seelenbämmerung erlebt: am Eingang zur Hölle und bann wieder am Fuße des Läuterungsbergs. Bon jener Abenddämmerung war es hinabgegangen zur entschiedenen Nacht des Bösen. Bon dieser Morgendämmerung der weichen, unsentschiedenen Natur aber steigen wir empor in den klaren Tag des zum Guten entschlossenen Willens, und erheben uns zuletzt in das ewige Licht des göttlichen Wesens selbst. Auf der Kuppe des Bergs, im Irdischen Paradies, geht das menschlich Gute in seiner Bollsendung über in das Göttliche.

Als Dante unter Bußgebanken vor das Tor des Purgatoriums tritt, ritt ihm der Torwächter, ein Engel, mit der Schwertspitze ein siebenfaches P in die Stirn, als Zeichen der Hauptsünden (Peccata), deren sich die Seele jetzt bewußt wird und die sie abzustreifen sucht, um reiner Geist zu werden.

"Dann stieß er auf ben heiligen Berschluß Und sprach: "Geht ein! Doch merkt, daß biese Stiegen, Wer umschaut, wieder abwärts gehen muß."

Wie nun in seinen Angeln aufzufliegen Das heil'ge Tor begann, bas meinem Ohr Wie Erz zu bröhnen schien, stark und gediegen,

So brullt' und adite nicht Tarpeias Tor ...

Scharf horcht' ich auf bas erste Donnerrollen, Als bes Tebeums Worte, wie mir schien, Bermischt mit lieblicher Musik erschollen.

Da fühlt' ich Bilber burch bie Seele ziehn, Wie sie uns kommen, wenn am heil'gen Orte Die Orgel einstimmt in bie Melobie,

Dag balb man Worte mertt, balb feine Borte."

(Purg. 9, 130-145.)

In äußerer Freiheit wird der gute Kampf des Purgatoriums gekampft. Reine Damonen, keine Aufseher, wie noch im Borpurgatorium, scheuchen die Seelen zu ihrem Dienst. Innerer Iwang allein treibt sie. Indem sie sich der Herrschaft der Natur entwinden, treten sie unter die Gesetzgebung der Freiheit; sie reifen zur Autonomie. Indem sie sich demütigen in selbstbestimmter Sühneleistung, werden sie zu freien herren ihres Geschicks.

Außerlich gesehen, leiben die Seelen in der Buße ähnlich wie die Bestraften in der Hölle. Aber diese sind in der Berdammnis

und leiden dumpf an unsühnbaren Sünden; jene legen ihre Fehler in qualvoller Arbeit ab. hier "schließt die Bunde sich, indem sie brennt". Beglückende, aufwärtstragende und verjungende Mühsal:

"Ich nenn' es Pon, und sollt' es Tröstung nennen."
(Purg. 28, 72.)

Auf ben brei unteren und schmerzensreichsten ber sieben Bergsimse werben bie gesellschaftsfeindlichen Laster abgetan, Hochmut, Mißgunst und Unfriedfertigkeit.

Auf dem ersten Sims schleppen sich die Menschen mit der Felslast ihres Selbstgefühls, und geben darunter, gekrümmt wie gotische "Kragfiguren". Dante, der weiß, daß er hier unter den Stolzen selber schwer zu tragen habe, wandert gebeugt und dulbet im Herzen die Last der Reue mit. An seine Verbannung denkt er, die Schule der Demut. Den unter ihren Felsblöcken keuchenden Büßern kommt es beim Vorankriechen zu ihrem fernen Ziele vor, als ob ihr armseliges zeitliches Ich die Aussicht auf ein bessers und leichtes Sein gewänne, wie die Larve, die bestimmt ist, den "Himmels-Schmetterling" aus sich zu formen.

Unter ihnen sind manche große Künftler, Vorgänger und Freunde Dantes, Erstlinge der Renaissance, deren Selbstgefühl sich von mittelalterlichem Demutsernst zurückdämmen lassen muß.

Der Ruhm ift wie bes Grafes Blume:

"Dieselben Strahlen geben Ihm frische Farb' und lassen sie verblühn." (Purg. 11, 116f.)

Denn in aufstrebenden Zeiten, wo bie individuellen Talente erwachen, verbrangt ein Schaffender ben andern.

"Einst mahnte Eimabue, er behaupte In Malerei das Feld, und Ost und West Ruft heute "Giotto!", der den Kranz ihm raubte."

(Purg. 11, 94-96.)

Und so lehrt gerade biese neue Fülle der Begabungen Besicheibenheit:

"D Menschenkunft, wie bu so eitel bist! Wie rasch vergeht bas Grün, bas bich belaubte, Wenn nicht nach bir bie Zeit ber Stümper ist."

(Purg. 11, 91—93.)

Im Buch der Geschichte lesend, ahnt die Menschheit das Walten des sittlichen Gesets, dem sie selbst untersteht. Gesichte der Bergangenheit, Beispiele des Guten und des Bösen begleiten die Büßer auf ihrem Weg; der Wille zum Guten gürtet sich mit Einssicht. Das Leben der Büßer ist als getreues Abbild der irdischen Eristenz ein wundersames Geslecht der Zeiten: in der Gegenwart sich mühend, zur Zukunft gewandt, von der Vergangenheit her sich bildend. Im Kreis der Stolzen laufen blinkende Marmorfriese entlang; darauf sind Erzählungen von Stolz und Demut, Strafe und Lohn aus der biblischen und weltlichen Geschichte eingemeißelt. Dante hat der Bildnerei neue, vertiefte seelische Aufgaben gestellt; er selbst bekennt, so vielsagende Kunst, wie auf diesen Friesen, habe er auf Erden noch nie gesehen. Eins dieser jenseitigen Bildwerke ist das Trajansrelief; der Kaiser scheint eben im Begriff, in den Krieg zu ziehen:

"Und eine Witwe, ber man wohl das Flehn Und Trauern ansah, stand vor seinem Pferde, Und rings um ihn war dichtgebrängt zu sehn Reisiger Troß, und über diesem Schwarme Sah man in goldnem Feld die Abler wehn. Inmitten aller biefer schien bie Arme Bu sprechen: "Herr, gewähre Rache mir! Mein Sohn ift tot, und ich vergeh' im harme.

Er schien zu sagen: "Warte, bis ich hier Burudgefehrt." Und jene: "Herr", — wie einer, Der Eile hat vor schmerzlicher Begier, —

,Wenn du nun ftirbst?' Und er: ,Go tut's, statt meiner, Der nach mir.' Sie: ,Mag seine Pflicht er tun, Was nunt es bir, wenn bu vergissest beiner?'

Und er: "Sei gutes Muts, ich will nicht ruhn, Bis ich die Schuld gelöft, noch früher gehen. Das Necht gebeut's und Mitleid hält mich nun."

(Purg. 10, 76—98.)

Un ben berebten Felsenwänden ware auch Dante so langfam wie ein Buger vorbeigeschlichen, wurde ihn nicht Birgil ermahnen.

"Mit dem Beladnen ging ich gleichen Schritt, Wie angesocht das Rind geht mit dem Rinde, Solang mein holder Pädagog es litt.

Doch als er sprach: "Berlaß ihn, geh geschwinde: Sein Boot muß jeber hier aus aller Kraft Borschieben mit bem Ruber ober Winde,"

Da hatt' ich flugs jum Gehn mich aufgerafft, Der äußre Mensch: benn bie Gebanken waren In mir hinabgebeugt und tief erschlafft."

(Purg. 12, 1-9.)

Um Ende ber Terrasse ist der schmale Aufgang zum nächstböheren Sims. Ein Engel hütet die Pforte. Er treibt nicht und vollzieht keine Strafen, sondern wartet, um beim Abergang von einem Sims zum andern der Büßerseelen eigenes Werk zu bestätigen. Die göttliche Gnade absolviert die Seelen, die sich selbst von der Sünde befreit haben. Wenn die Buße gereift ist, dann löscht

jebesmal beim Abertritt bes Pilgers auf einen höheren Sime ber Engelspförtner bas eine abgebüßte P von seiner Stirn. Gesang erschallt: bie frohe Botschaft vom Fortschritt auf bem Weg er leichtert auch bie Herzen ber übrigen Pilger.

So naht also Dante bem Ausgang bes enften Simses und sieht ben Engel auf sich zuschreiten.

"Schon kam heran in schneeigem Sewande Die schöne Kreatur; bas Antlit war Wie zitternd Frühgestirn am himmelsrande.

Die Arme öffnend und das Flügelpaar Begann er: "Rommt, bort seht die Stufen liegen, Und leichter wird das Steigen, als es war.

Nicht viele lodt ber Auf zu jenen Stiegen; D Menschen, die zum Fluge Gott erschuf, Wie laßt ihr euch von wenig Wind besiegen!"

(Purg. 12, 88-96.)

Jebe Seele, die überhaupt zum Beil gelangen soll, muß auf allen sieben Simsen bugen, aber je nach ihrer Sinnesart im einen Sims längere, im anderen kurzere Zeit. Darum darf Dante den zweiten, schwefelfahlen Sims rascher als den Marmorkreis der Stolzen durchschreiten. hier kauern die Mißgunstigen als blinde Bettler an der Felsenmauer zusammengedrängt, jeder auf den Nebenmenschen angewiesen, dem Erbarmen Anderer überantwortet. Mit den Armsten unter den Armen lernen sie fühlen.

Die zweite Stufe ber Selbstüberwindung ist erstiegen; das soziale Gewissen erwacht. Ein Kampf Aller gegen Alle war im Inferno das Leben nach der Natur. Ein herdenartiges Leben und Leben-Lassen war die gutmütig lässige Geselligkeit des Borpurgatoriums. Setzt wachsen die Individuen zusammen; die organisserte menschliche

Semeinschaft beginnt, sich zu bilben; ihre Grundlage ist bas Mitgefühl.

- Aber eine schwere Ratselfrage erhebt sich vor Dantes Geift.

Witteilen des Eigentums ausbilden? Wie der Neid so völliges Witteilen des Eigentums ausbilden? Wie der Neid so völlig aussterhen, daß der Besiger eines Gutes sich freut, je mehr Mitbesiger er findet? Birgil gibt die Erklärung. Stofflicher Besig freilich macht seinen Eigentümer um so ärmer, je mehr Menschen er daran teilnehmen lassen muß; deshalb ist Mißgunst unzertrennslich an materielle Güter geheftet. Aber das geistige Gut bereichert seinen Träger, in demselben Maße, in dem er davon spendet:

"Je mehr bort fagen: "Dies ift unfer Eigen",

Je höher wird bort jedermanns Gewinn,

Je hoher auch bie Rachstenliebe fteigen."

(Purg. 15, 55-57.)

Die menschliche Kultur tritt hier zum erstenmal aus den Schleiern hervor, welche für den Purgatoriopilger vorerst noch den Gottesstaat des Paradiso verhüllt halten. Aus der individuellen Hingabe der Einzelseele an das Geistige erwächst die Liebesgemeinschaft der Menschheit, die ins Unendliche zu vermehrende Fülle des geistigen Guts in seiner mannigfaltigen Erscheinung. Indem der Einzelne sich selbst und die Materie vergist, wird er geistig, und während ihm die drückende Enge der materiellen Dinge verschwindet, öffnet sich ihm die wahre, unerschöpfliche Wirklichkeit des Lebens: denn nur das Geistige ist wirklich.

Nahe liegt nun der Kontrast des dritten Simses. Da wandeln die Streitlustigen in beizendem Rauch, der ihre Augen mit dem Dunkel der Binternacht bedeckt; in diesem rußigen Zornesqualm

Rern, Dante.

beten die Geister um Friedfertigkeit, und ihre gebuldig gewordes nen Stimmen fließen endlich in Harmonie ineinander.

In diesem Kreis gewinnt der Manderer rechtes Berständnis für die Staatsgewalt als die heilsame Zwangsmacht, welche unerzogene Seelen zur Kulturgemeinschaft führt. Das vollendete Gottesreich, die civitas Dei der rein geistigen Seelen freilich braucht solche Zwangsgewalt nicht mehr; aber der unfertige Geist bedarf fremden Gebotes, um an ihm allmählich zur Selbstbestimmung zu reifen. Aus der Hand des Schöpfers kommt einfältig

... gleich einem kleinen Kinbe, Das töricht weint und lacht bei seinem Tand, Die junge Seel', und nichts noch weiß die blinde, Als daß, bewegt von heitren Schöpfers Macht, Sie gerne sucht, wo sie Ergegen sinde.

Geschmack an kleinem Gut zuerst erwacht; Da täuscht sie sich und wird nach solchem jagen, Bis Führer ober Zaum sie stuten macht.

Drum muß sie Jügel bes Gesehes tragen, Ein Fürst muß sein, ber wenigstens erkennt, Bo in der wahren Stadt die Türme ragen."

(Purg. 16, 86-96.)

Die Obrigkeit blickt nach ber wahren Stadt, der civitas Dei, und der Staat ist die Kulturmacht, welche mitten in den trüben Strudeln der ungeistigen Natur die Gralsburg der sittlichen Gesmeinschaft aufrichtet und behauptet. Er erzieht durch Zwang zur Freiheit. Nicht nur um das Recht zu schügen und für den Frieden zu sorgen ist er da: die ganze seelische Wohlfahrt der Menschen ist der Politik und Polizei des Herrschers anvertraut.

Im mittelalterlichen Staatsibeal, bas Dante hier zeichnet, ist ber

Staat die universale irdische Macht, der Stellvertreter Gottes in den zeitlichen Dingen. Und neben ihm, für die ewigen Dinge, steht die Kirche. Mit gleicher Unabhängigkeit einander zur Seite gesetz, sollen die zwei Gewalten, Geistlich und Weltlich, in Einstracht regieren,

"3wei Sonnen, eine, um ben Beg ber Welt, Die andre, Gottes Strafe ju verfünden."

(Purg. 16, 107f.)

So erweitert ber britte Rreis bie Beltüberficht.

Im vierten Kreis aber, wo die Trägen in ihrer Buße sich zum Lauf hetzen, überfällt die Müdigkeit des Abends unseren Wanderer. Der zweite Tag der Bergfahrt ist vollbracht und das eigentliche Purgatorium zur Hälfte durchmessen.

Dantes Geist erschlafft, da mit dem Beichen der Sonne seine Kraft in sich zusammensinkt. Während Virgils Gespräch ihn über die Sünde belehrt, wird Dante vom Schlaf übermannt. Dem Schlummertrunknen sausen noch eine Beile die bergansstürmenden Büßerschatten vorüber. Dann tritt sein Geist in die zweite Birklichkeit des Traumes ein. Und die Versuchung naht auch in dieser Nacht, im Kreise der Trägheit, aus welcher die Appigskeit hervorgeht. Die Natur, sich auflehnend gegen den Iwang des Tages, kehrt nachts in das unbewehrte Herz zurück. Die Sirene lockt in Dantes Traum hinein:

"Sieh an', so sang sie, "sieh an die süße Sirene, Die die Mannschaft mag inmitten des Meeres betören, Soviel Singen voll lieblicher Luft lass ich hören." (Purg. 19, 19—21.)

Wohl hat der Wanderer die Laster, welche die Nebenmenschen verleten, Stolz, Reid und Ungeduld, bekampft und bugend ab-

gelegt. Aber kann er nun, da er fremde Rechte nicht mehr kränkt, nicht seiner eigenen Lust nachgehen? Der Zustand der Seele in der Nacht, welche den Purgatoriogang unterbricht, gleicht der gewöhnlichen sozialeudämonistischen Moral: die drei Kreise des Altruismus sind durchschritten, aber die Kreise der persönlichen Askele stehen noch bevor. Noch hat der Schlafende auf das holde Sinnenglück nicht verzichtet. Da hilft der Traum selber zur Wahrsheit: das Kleid der Sirene zerreißt, und ihre wahre Herenzgestalt läßt den Träumer vor Ekel erwachen. Der Morgen tagt.

Mit frischer Kraft ist Dante bereit, in den drei letten Simsen Habsucht, Schwelgerei und Wollust zu bekämpfen. Der Engelsepförtner entläßt ihn aus dem Kreis der Trägheit zum weiteren Aufstieg, der von Kreis zu Kreis leichter und beflügelter wird.

Im fünften Sims, bem bes Geizes, liegt unter ben Staub schluckenben Bugern auch ein jüngst gestorbener Papst auf ben Boben gestreckt.

Er weiß, wie irdischer Besitz das heilige Amt schändet:

"Wie unser Auge nie zu höher'n Gaben Aufblicke, nur ans Irbische gebannt, hat bas Gericht es hier in Staub begraben." (Purg. 19, 118—120.)

Im sechsten Kreise pilgern fastend die Praffer:

"Hohläugig waren alle anzusehn Und abgemagert bas Gesicht, bas fahle, Daß burch die Haut man sah die Knochen stehn." (Purg. 23, 22—24.)

Aber auch hier bebeutet die Pein nicht Strafe, sondern Erlösung. Die Bugerlast bient "Euch von ber Welt Gefrümmte aufzurichten."
(Purg. 23, 126.)

So eilt die Seele, nur noch eine Pon, die am wenigsten trübe, vor sich, hinauf zum letten Sims, durch das Felsenpförtchen, unter ben Flügeln des Engels weg,

"Und wie, Berkünderin der Morgenstunde, Die Mailuft wallt und Düfte mit sich führt, Bon Blumen und vom frischen Wiesengrunde,

So hatt' ein Wind die Stirne mir berührt, So hatt' ich seiner Flügel sanftes Regen Und Hauch wie von Ambrosia gespurt."

(Purg. 24, 145—150.)

Es ist eine Borahnung des Paradieses. Aber bevor wir aus der harten, nüchternen Schule des Purgatoriums dorthin kommen, gilt es den letzten Kreis zu durchmessen. In einem lohens den Flammenmeer wandeln die Wollüstigen dahin. Der Weg zum Bergesgipfel geht durch die Flammen. Auch Dante erfährt es: Wie im ersten Kreis, bei den Stolzen, so hat er abermals im letzten bei denen, die im Feuer ihrer Sinne wandeln, nach seiner Beranlagung besonders zu büßen.

Er zaubert, in ben lobernben Brand zu springen. Scheiterhaufen, bie er hat brennen seben, steigen in seinem Gebachte nis auf.

Aber das Hindernis kann, so schrecklich es aussieht, jetzt, gegen das Ende der Bergfahrt, nicht mehr unüberwindlich sein. Es gilt, das letzte P auf der Stirne zu tilgen: vorher darf Dante nicht in das Irbische Paradies, den Garten der entsündigten Natur, eintreten. Nur diesen Flammenwall noch, — und das Köstlichste, was die Welt birgt, wird für Dante zur Wirklichsteit. In die

Worte, mit denen Birgil den Freund ermuntert, mischt sich leise ein schalthafter Unterton, verratend, wie nahe dem Ziel Dante schon ist.

""Bebenke, Sohn, wer beiner harrt! Dich trennt von Beatrice biefe Schranke." . . .

Da kehrt' ich mich, weil all mein Trot verglühte, Bum Meister, als ans Ohr ber Name brang, Der stets mir quillt im innersten Gemüte.

Darob fopfichüttelnd sprach er: "Gilt ber Gang?" Und lächelte, wie wir bei Kindern pflegen, Wann ihren Trop ein Apfel leicht bezwang.

Dann fchritt er mir voran, ber Glut entgegen, . . .

Als ich barin war, fühlt' ich bie Begier Mich in geschmolznem Glase zu erquicken, So übermäßig war bie hipe hier.

Mein teurer Bater, um mir Trost zu schicken, Sprach auf dem Gang von nichts als Beatrice: "Schon glaub' ich ihre Augen zu erblicken!"

(Purg. 27, 35-54.)

Mit Zittern und Bangen, boch entschlossen, bringt Dante burch. Er steht an Ebens Schwelle. Des Steigens und des Mitleids Mühsal ist zu Ende, und das Epos der Pflicht liegt hinter uns. Eine erlöste Seele, der Dichter Statius, hat sich unsern zwei Freunden heiter zugesellt.

Mit dem Verlassen des Purgatoriums aber atmet die Dichtung auf. In einem hinreißenden Gegensatz zu der durchkämpften Arbeit öffnet sich die verdiente Wonne; wieder ist es eine weite, seligschöne Landschaft, an die sich das Gefühl hingeben darf. Aber nicht die dämmernd-süßbange Natur des Vorpurgatoriums kehrt zurud, sonbern flarer Friebe empfängt im britten und letten Teil bes Berggebichts bie erlöften Pilger.

Er beginnt mit einer schönen Traumnacht. Bon den drei Nächsten, welche Dantes Bergreise unterbrechen, ist dies die stillste, Der Dichter träumt von Rahel und Lea; die gedankenvolle und die rastlos tätige Schwester teilen sich in die Seligkeit; die se sieht unter ihren händen das Schöne erblühen, jene schaut nur in ihr eignes Selbst. Das Schwesternpaar ist Sinnbild der Vita activa und der Vita contemplativa, in denen beiden die Seele selig sein kann.

"Ich heiße Lea, so bu fragst nach mir, Und immer rühr' ich meine schönen hanbe, Um einen Kranz zu winden mir zur Bier,

Weil gern geschmudt ich vor dem Spiegel stände. Rie hebet meine Schwester Rahel sich Bom Glas', und ihres Schauens ist kein Ende.

Die eigne Schonheit schaut sie wonniglich, Wie ich mit handen gern mir Bierat mache: Bu sehn befriedigt sie, zu schaffen mich."

(Purg. 27, 100—108.)

Die Stimmungen des Traums verwirklichen sich, als die Freunde erwachen. Wenige Stufen trägt es sie noch empor, und sie sind im ewigen Frühling. Der Sonnenfrieden reinen Glückes leuchtet ihnen auf der Ruppe des Bergs, der rings von einem unendlichen Himmelshorizont umgeben ist. Auf der Höhe des Berges aber, noch ehe Dante Blick und Gedanken auf die Heiterkeit des Parabieswaldes lenkt, steht den Freunden ein feierlicher Abschied des vor. Birgil entläßt den gereiften Dante seiner Obhut. Wohl werden noch eine Weile die Freunde zusammen durch das Para-

bies streifen, und das Scheiben Virgils wird sich unmerklich vollziehen, nachdem Dante in bessere Hände übergeben ist. Jeht aber schon, wie die letzte Felsenstufe erstiegen ward, spricht Virgil den Wanderer mündig. Die sittlich gereifte, zur Freiheit gelangte Seele bedarf des erziehenden Vormundes nicht mehr. Virgil hat seine Aufgabe an dem Freund vollbracht. So gibt er den einstigen Schüler frei, und kündigt ihm mit dewegten Worten an, daß er nun des irdischen Vernunftgebots von außen ledig, sich selbst Gesetz geworden sei und warten dürfe, die eine höhere Macht, durch Beatrice verkörpert, ihn zu himmlischen Erleuchtungen führen werde.

"Das zeitliche und ewige Feuer

Sahst du, mein Sohn, und bist dahin gelangt, Wo ich aus mir nun weiter nicht entscheibe.

Ich jog hierher bich mit Berftand und Runft, Bon nun an nimm jum Führer bein Begehren. Aus fteilem Weg, aus fteinigem ftiegft bu auf.

Sieh bort bie Sonne beine Stirn bestrahlen! Die Gräser, Bluten, junge 3weige sieh! Die bieses Land hervorbringt aus sich selbft.

Bis lieblich jene schönen Augen kommen, Die weinend mich geheißen, bich zu suchen, Ruh sitzend, oder wandle, wie du magst.

Erwarte nicht mehr meine Wort' und Winke, Denn frei, gesund und aufrecht ist bein Wille, Es ware Wahn, nicht seinem Sinn zu folgen.

So krön' ich bich bir felbst zum Papst und Kaiser."
(Purg. 27, 127—142.)

Dante steht im Irbischen Paradies. Er hat die Erde von ihrem Mittelpunkt bis zu ihrer höchsten Erhebung durchmessen, über bie hinaus kein Schritt führt. Das Gedicht scheint am Ziel.

Aber noch ist Dante bas himmlische Paradiso verschlossen. Und so bereitet sich jest die größte Bendung des Gedichtes vor: der Abergang von seelischer Entwicklung in der Zeit zu zeitlosem Schauen, vom Steigen zum Flug.

Das Purgatorio umfaßte die Entwicklung des Individuums von der unfreien Natur zur vernunftgesetzlichen Freiheit, zur subjektiven Moralität. Das Himmlische Paradies aber will das objektive Reich des Guten erschließen, den Gottesstaat, die Gesamterscheinung des Geistes, wie er die Materie sich aneignet und sie vergeistigt. Wenn das Purgatorium unter Führung der sittlichen Vernunft durchmessen werden konnte, so bedarf es zur Anschauung der eivitas Dei einer neuen Führerin: der religiösen Ersleuchtung. Virgil wird abgelöst durch Beatrice.

Damit der subjektive Geist des Wanderers den objektiven Geist begreife und ganz in ihn eingehe, muß er zuvor die eigene Läusterung vollbracht haben. Der Aufstieg zum Froischen Paradies geht dem Aufflug zum himmlischen notwendig voraus. Aber die Seele, die während ihrer Läuterung auf sich selchst beschränkt und mit sich beschäftigt war, erweitert sich, nachdem sie befreit ist, zum welterfüllten, absoluten Geist, und begehrt das Universum im Spiegel des himmlischen Paradiso zu schauen.

Als Birgil Dante entläßt, hat das Gedicht freilich zunächst keine Spannung, keine Probleme mehr. Natur und Sittengesetz, Berlangen und Pflicht sind in eins geflossen. Im Garten Eben gibt es keine Pförtner. Frei schweift die Seele, und ins Schauen versunken wandelt auch Dante durch die Lenzes-herrlichkeit. Wo aber anders auf Erden findet sich dies Gleichsmaß des Genießens als im Schweben der ersten kindlichen Uns

schuld? Und so begegnet bem Wandelnden als die Bewohnerin bieser Glücksgefilde ein blumenpflückendes, vor sich hin tanzendes Jungfräulein, die sorglose Matelda.

"Ich fühlte, daß mein herz vor Sehnsucht glühe Nach Gottes dichtem und lebend'gem Wald, Der sanft mir milberte ben Glanz ber Frühe,

Und ich verließ ben äußern Rand alsbald. Und langsam fing ich an, felbein zu gehn Auf einer Flur, die ganz von Düften wallt . . .

Die Blätter bogen, von bem hauch geschwellt, Sich zitternb borthin mit folgsamem Neigen, Wohin bes Berges erster Schatten fällt;

Doch war kein solches Schütteln in ben 3weigen, Daß in ben Wipfeln brum bie Bögelein Abließen ihre ganze Kunst zu zeigen.

Jubelnd begrüßten sie ben Morgenschein Mit ihren Liebern in bem laub'gen Raume, Und zu ben Liebern gab ben Bag ber Sain,

So wie er leis anschwillt von Baum zu Baume An Chiasis Strand 1) ben Pinienhain entlang, Wann Aolus den Südwind löst vom Zaume.

Und langsam in die alte Waldung brang Ich wandelnd ein; schon konnt' ich nimmer sehen, Von wannen ich begonnen meinen Gang.

Da, siehe, hemmt' ein Fluß bas Weitergehen, Des leifer Wellenfchlag jur Linken bog Die Grafer, so an seinem Ufer fteben.

Irbischen Wassers lauterstes Gewog Erschiene trube gegen diese Reine, Die bis jum Grunde nichts bem Blick entzog,

<sup>1)</sup> Bei Ravenna.

Obschon sie bunkel floß im bunklen haine Unter ben ew'gen Schatten, wo kein Spalt Der Sonne frei blieb noch bem Monbenscheine . . ."

(Purg. 28, 1-33.)

Jenfeits von biefem Fluffe erscheint Matelba:

"Wie sich ein Mädchen wendet, Anie an Anie, Die Füß' am Boben sest, im Tanz sich schwenkend, — Kaum setzt sie Fuß vor Fuß und hastet nie —

So über Blumenschmelz die Schritte lenkenb Ram sie heran, nicht anders anzusehn Als eine Jungfrau, keusche Augen senkend."

(Purg. 28, 52-57.)

Dante, der sich, ins Schauen verloren, nicht mehr mit den hinter ihm wandelnden Freunden unterhielt, geht jett neben Matelda durch den Paradiesesgarten; nur der Lethefluß, der zwischen beisden dahinfließt, trennt ihn noch von der holdseligen Gefährtin. In Versen voll wunderbarer Schönheit erzählt sie dem Ankömmsling von den Bundern des Paradieses, und vertieft ihm, dem auf der Weltenfahrt nur dies einzige Mal so ruhige Freuden lächeln, mit ihren Worten noch die Wonne des "heiligen Gefilds".

Cato und Matelba rahmen das Purgatorio ein. Cato war der verkörperte kategorische Imperativ, der formale reine Wille in seiner starren Undeugsamkeit. Matelda ist die Verkörperung der Unschuld, der inhaltlich reine Wille ohne Kampf und Zwiespalt. Beide bezeichnen Grenzbegriffe des sittlichen Lebens; zwischen ihnen spielt sich die menschliche Entwicklung zum Guten ab. Aber der einmal sündig gewesene Mensch tritt nicht in den Garten Seden ein, um dort zu weilen; so wenig wie am Fuße des Berges läßt es ihn auf der Kuppe rasten. Auf den seligen Garten folgt die

selige Stadt, auf die blumenpflückende, bei sich träumende Matelba die dem Wandergeist eine weltweite, reine Gemeinschaft ersöffnende Beatrice. Glücklicher, positiver als bei Cato ist das Sein bei Matelda; aber der Geist, der die Welt erfaßt hat, Schuld wie Unschuld, Schatten wie Licht, strebt nach konkreterem Inhalt, als Mateldas Lieblichkeit ihn kennt: es drängt ihn nach jenem Flug über die Erde hinweg.

Dante freilich philosophiert zu bieser Stunde nicht. Er läßt sich führen und steht geblendet von den Visionen, die vor seinen Augen sich auftun. Denn Einwohner des Himmlischen Paradiso sind niedergestiegen, um ihn, den Wanderer, zu empfangen und mit sich in die Sphären des Himmels emporzunehmen.

In Glanz und Musik naht ein festlicher Zug. Bon heiligen Gestalten umschritten, von einem Greifen gezogen, mit Blumen übersschüttet, schwebt ein Trimphwagen heran. Auf ihm thront, noch in Schleiern verhüllt, Beatrice.

"Und mein Gemüt, das schon so manches Jahr Rie mehr von Schauern, die mich einst durchwallten In ihrer Räh', erschüttert worden war, —

Ohne durchs Auge Kenntnis zu erhalten, Nur durch verborgne Kraft, die ihr entfloß, Fühlt' es der alten Liebe starkes Walten."

(Purg. 30, 34-39.)

Wie mit Urgewalt die Anabengefühle ihn überströmen, wenbet sich Dante, wie ein überwältigtes Kind zur Mutter, nach seinem Birgil. Aber der Treue ist verschwunden. Menschliche Bernunft hat nichts mehr zu tun, wo himmlische Erleuchtung zur gläubigen und begnadeten Seele redet. "Birgil war fort, und ließ verwaist mein Leben. Birgil, mein süßer Bater, Trost und Licht, Birgil, dem ich zum heile mich ergeben."

(Purg. 30, 49-51.)

Da ertont vom Wagen bie Stimme ber Frau:

"Dante, ob auch Wirgil hinweg sich tehrte, Noch weine nicht, nicht weine bieses Mal: Du mußt noch weinen wund von anderm Schwerte." (Purg. 30, 55—57.)

Das Schwert der Reue ist es, mit welchem Beatrice sein herz burchbohrt.

Welcher Leser der Commedia ist nicht zuerst erstaunt gewesen über diese herben, schneidenden Worte, dies harte Wiedersehen im Irdischen Paradies, nach all den Mühen der Höllenfahrt und der Läuterung! In einem Augenblick durchlebt Dante vor dem Angesicht Beatrices noch einmal die ganze Schuld und Sühne seines Lebens. Es ist die Beatrice von einst, ein "streng Erbarmen". Das alte, durch und durch erschütternde, die Seele des Dichters die auf den Grund zerknirschende Liebesgefühl bricht am persönlichen Höhepunkt der Commedia wieder hervor.

"Und föniglich, mit hoheitsvollem Winke Sprach weiter sie, wie einer, welcher redet Und noch bas wärmre Wort bahinten hält:

"Schau wohl mich an, ich bin, bin Beatrice. Wie wagtest du, den Berg heraufzuklimmen? Du wußtest nicht, daß selig hier der Mensch?"

Tief santen mir die Augen in die Fluten, Doch brin mich sehend, lenkt' ich sie jum Gras, So lastete die Scham mir auf der Stirne."

(Purg. 30, 70—78)

Die Schar ber begleitenben Engel bittet um Erbarmen für ben gepeinigten Mann.

"Sie, fest noch stehend hoch an jenem Ranbe Des Bagens, manbte ihre Worte brauf Den mitleidvollen Engelscharen zu.

"Ihr wacht im ewig strahlenden Tageslicht, So daß nicht Nacht, nicht Schlaf euch irgend raubt Den Schritt ber Zeit auf ihren Weltenwegen.

Drum meine Antwort jest mehr Sorge trägt, Daß jener mich verstehe, ber bort weint, Und Schulb und Reue eines Maßes sei.

... Mein Antlit hielt ihn aufrecht einst ein Weilchen; Da ich ihm zeigt' die jugendlichen Augen, Führt' ich ihn mit, auf graben Weg gewendet.

Doch kaum, daß auf der Schwelle meines zweiten Alters ich stand und wechselte das Leben, Wand er sich von mir los und gab sich andern.

Sobalb ich aus dem Fleisch jum Geist entstieg, Und wuchs an Schönheit und Bollkommenheit, War ich ihm weniger lieb und weniger hold.

Unwahre Pfabe fing er an zu schreiten, Den Bilbern falschen Gutes nachzuziehn, Die nie erfüllen, mas sie prophezeihn." (Purg. 30, 100-132.)

Den Abtrunnigen zu retten blieb tein Weg, ale ihn burch bie Bolle zu führen.

"D bu, ber jenseits steht bes heiligen Flusses," So wandte sie die Spize ihres Rebens Gen mich, den schon die Schneibe hatt' getroffen, Und sie begann aufs neue, ohne Zögern: "Sag, sag, ob dieses wahr ist. Solcher Anklag' Ziemt's, beine Beichte auch hinzuzufügen."

(Purg. 31, 1—6.)

Und er gesteht, kaum eines Wortes mächtig. Die Richterin spricht ihn frei; aber noch tiefer verwundet sie sein Herz:

"Nie bot Natur noch Aunst bir Wohlgefallen Wie sener schöne Leib, ber mich umfing Und jest im Grab ist und in Staub zerfallen.

Und wenn dies hochste Glud bich hinterging Durch meinen Tob, wie durfte bein Berlangen, hernach sich hängen an ein sterblich Ding? . . .

... Wie stumm und schamhaft ein gescholten Kind Dafteht und zuhört mit gesenkten Brauen Und reuig auf sich selber sich besinnt,

So stand' ich . . . "

(Purg. 31, 49-67.)

Run gebietet sie ihm, sie anzuschauen.

Da hebt Dante zum erstenmal ben Blick zu ber Herrin auf: und in Ohnmacht und Scham bricht er zusammen. Jest erst, in bieses Wiedersehens Schmerz, ist die Vergangenheit für immer abgebüßt. Matelda spült dem Ohnmächtigen im Lethestrom die Erinnerung an seine Sünden ab. Un das jenseitige Ufer birgt sie ihn. Dort bleiben nur die guten Taten des Lebens im Gedächtnis; ihre Kraft keimt fort, indes die Sünde vergessen bleibt. Dante tritt in das Reich des Geistes ein, aufgenommen unter die Schar himmlischer Gestalten, die Beatrices Wagen umringen.

Was am Fuß bes Berges als Ziel erschien, der Garten des Glücks, wird jett nur Durchgangsort zu einer höheren Bestimmung. Einen neuen, ungeheuren Aufschwung nimmt das Gebicht. Die Erleuchtung trägt Dante jett über die Schranken der bloßen Vernunft hinweg zu den Tiefen der Einsicht.

<sup>1)</sup> In der Sprache der Zeit ist Birgil das lumen rationale, Beatrice das lumen divinum. Der Leser wird bemerten, wie sich der Ton der Dichtung

Wenn das Leben der Einzelsele auf dem Gipfel des Paradieses auszuatmen schien, so offenbart jett der Herniederstieg Beatrices, daß auch dem vollendeten Individuum noch ein Lebensinhalt blüht. Der Geist kann im Problemlosen nicht bestehen. Freilich lebt die Seele jett nicht mehr in der Beschränkung auf sich selbst, sondern in der sich selbst vergessenden Hingabe an das Gottesreich. Das ist das allgemeinste, zugleich aber auch persönlichste Anliegen des Geistes. Das Thema des Himmels, als das unvergleichlich höchste, wächst auf, und das Epos der Seelenläuterung klingt hinüber in das Lied vom Gottesreich. Der Garten Sen bevölkert sich mit gedankenschweren Visionen, welche die Geschichte des Gottesreiches in der Welt versinnlichen. Ein ganzes allegorisches Drama spielt sich vor dem Wanderer hier im Irdischen Paradiese ab: das Drama der Weltgeschichte, die irdischen Schicksale der civitas Dei an ihren Hauptwendepunkten angeschaut.

Das Quattrocento hat an diesen kunstreichen Allegorien des Irdischen Paradieses den farbenfrohen und bedeutsamen Pomp geliebt, und Botticellis Phantasic hat sich, in seinen Bilbern zur Commedia, hier der Dantischen am verwandtesten gezeigt. Wir genießen mehr die philosophische als die dichterische Schönheit in diesem anspielungsreichsten Teil des Gedichts. Die Stiftung der Kirche und die Gründung des Staats; dann die Zerrüttung des

vom Irbischen Paradies ab verwandelt. Die ethische Erziehung des Wanderrers, ausgedrückt in den Mühsalen, Gesahren, hemmnissen und Aberraschungen der Pilgerschaft, ist vollbracht. Der Flug durch den himmel und schon die lesten Sesänge des Irdischen Paradieses tragen nun den Charakter der Vision: dem Wanderer geht eine neue Welt der Erkenntnis aus, aber er selbst schaut nur noch und handelt nicht mehr. Auf die vita activa solgt als ihre Erfüllung und Krönung die von der Materie gelösse vita contemplativa.

Staats und die Verweltlichung der Kirche; und endlich die Zuskunftsgesichte der Wiedererhebung beider: — benn Dante lebt des Glaubens, daß eine verfallene Kirche, ein parteizerrissener Staat doch endlich zerbrochen und wiedererbaut werde vom zornigen Eifer der Reform — das ist der Inhalt des symbolischen Dramas, das sich vor Dantes und Beatrices Augen im Paradiesgarten vollzieht. Der Sinn aber ist: daß der Wanderer den Eintritt des göttlichen Gedankens in die Menschenwelt und die Trübung dieses Gedankens durch die menschliche Schwäche begreifen lerne, und reif werde, im himmel endlich den Sieg des Gottesreiches über die Materie zu schauen.

Vom paradiesischen Selbstgenuß Mateldas geht ber Wanderer zu einer höheren Seligkeit ein, in welcher er sub specie aeternitatis Staatsmann wird und Vogt der Kirche, Prediger und Seher. In der untrüglichen Gesellschaft der göttlichen Weisheit, Beatrices, wendet sich Dante vom eigenen Ich für immer völlig hin zum Wohl und Wehe der Menschheit.

So klingt das Berglied aus. Mateldas Spiel ist verhaucht und der ernste himmel herabgestiegen, um den Wanderer zu sich zu rufen. Zuvor aber senkt das Bad im Paradiesesslusse Eunoe ein neu Begreifen und die Kraft des Fluges in den Wandergeist:

"Der heil'gen Flut entstieg ich neubelebt Wie eine junge Pflanz' aus neuen Kernen Mit jungem Laube schwellend sich erhebt, Rein und bereit zum Aufflug nach ben Sternen."

(Purg. 33, 142—145.)

## Nierte Worlesung.

## Vom Himmel.

"Die herrlichkeit Des, ber die Welt beweget, Durchbringt das All; bald mehr, bald minder bricht Ihr Abglanz vor aus allem, was sich reget.

Im himmel, wo am hellsten scheint ihr Licht, War ich, und Dinge schaut' ich, die zu sagen Ihm, der herabkommt, Kund' und Krast gebricht.

So nah zu seinem Wunsch emporgetragen, Bersinkt der Geist in solchen Überschwang, Daß kein Gebächtnis bleibt in spätren Lagen.

Gleichwohl, was mir vom heit'gen Reich gelang Als Schat in der Erinn'rung aufzuheben, Das soll zum Inhalt haben mein Gesang.

O gütiger Apoll, jum letten Streben Ergieß in mich die Rraft, die du begehrst, Um den geliebten Lorbeer ju vergeben. . . .

So selten, Bater, sucht mit bieser Zier Ein Casar ober Dichter sich zu schmuden (D Schuld und Schmach ber menschlichen Begier!),

Dag es mit heitrem Glud bich muß beglüden, Delphische Gottheit, einen noch ju fehn, Der brennt, peneisches Gezweig zu pflüden."
(Par. 1. 1-33.)

Die Welt aller Seelen will uns ihr brittes, höchstes Reich erschließen. Wenn es uns gelingt, bas Berhältnis bieses Reichs zu ben beiben früher geschauten zu erfassen, werben wir ben Grundgebanken der "Komödie" verstanden haben, welcher Dante biesen Namen gegeben hat, weil sie vom Düstern zum Erfreulichen fortschreitet.

Licht und Dunkel, Gut und Böse erfüllen in Kampf und Bermischung miteinander die Seele. Das reine Licht und die reine Finsternis kommen in der Wirklichkeit der seelischen Erfahrung nicht vor, sondern nur die Schattierungen zwischen diesen beiden Polen. Aber innerhalb dieser Welt der Schattierungen ist ein dreisfaches Verhältnis von Geist und Natur, Gut und Böse, Licht und Finsternis möglich.

Erstens: die Wirklichkeit stellt sich ablehnend zum Ibeal; Natur will Natur bleiben. Francesca von Rimini oder Farinata sind keineswegs bloß Schlechtigkeit, bloß Finsternis, sonst wären sie nicht menschlich. Aber sie bleiben Gefangene ihres Sinnestriebs, sie machen keinen Bersuch, sich von seiner Tyrannis zu befreien. Und so rächt sich an ihnen das Gewissen und belädt ihre Seele mit dem Jammer, der Hoffnungslosigkeit, dem Staub der natürslichen Wirklichkeit. Das ist die Herrschaft der geistigen Aberssimnlichkeit über die ihr widerstrebende Sinnlichkeit, die sich selbst behaupten will, das ist die Strenge der Gerechtigkeit, die Hölle.

Nun kann aber zweitens die Wirklichkeit banach streben, einzugehen in das Ideal: Natur will Geist werden. Sobald der Mensch bereut, stellt er sich in dem Streit zwischen Nacht und Licht auf die Seite des Lichts; und seiner Sehnsucht neigt sich das übersinnliche, nicht als strafende Gerechtigkeit, sondern als erlösende Gnade. Sehnsucht und Gnade führen die Seele den Berg der Läuterung empor. Das Seelenleden geht vom Pole der Nacht zum Pol des Lichts hinan. Vom Fuß des Berges zu seinem Gipfel ist der Weg zur Freiheit: das Purgatorio.

Wie ist nun aber brittens das Leben auf dem Gipfel? Die Seele, die zur Freiheit gelangt ist, erhebt sich von der Bergkuppe in die Unendlichkeit des Luftraums. Sie wird ein Teil des ewig umrollenden Weltenalls, der Sterne; sie geht auf im Allgemeinen. Ohne ihre Besonderheit ganz zu verlieren — dann wäre sie nicht mehr subjektiver Geist —, taucht sie ihre Natur in das Ideal, den objektiven Weltgeist. Der erscheint ihr nun nicht mehr als Gerechtigkeit oder Inade, sondern als das, was beides und mehr als beides ist: als Seligkeit.

Aber wie sollen wir das reine Licht anschauen, dort, wo es nicht mit Nacht gemischt ist? Die absolute Nacht bes Bosen im Mittelpunkt ber Erbe, obwohl auch ein übermenschlicher Grenzbegriff, war insofern noch anschaubar gewesen, als von außen, burch ben Beschauer selbst, ein Element bes Lichts an sie berangetragen wurde. Ahnlich ist es bier: der Wanderer bringt die irdische Schattenhaftigkeit mit, die ihn das blenbend reine Licht in gewissen Abtonungen schauen läftt. Statt zu erblinden, wie es in ber unergrundlichen Lichtflut geschehen mußte, gewöhnt er flufenweise seine Sehkraft an den Ort und darf sie von Stufe zu Stufe noch gesteigert fühlen. Er sieht bas Göttliche sich in die Menschenwelt binein entfalten in einer Külle von Gestaltungen. Er schaut auch bas Sinnliche noch einmal neu: als Werkzeug und Gefäß bes Abersinnlichen. Das gegliederte Reich der geistigen Werte. bie civitas Dei, ber Staat Gottes, enthüllt sich ihm als ber Sinn und 3weck ber Erbenwirklichkeit.1)

So ift die Wanderschaft des Weltpilgers ein Reifen der Seele,

<sup>1)</sup> Für die nähere Ausführung bieses philosophischen Gedankenspstems bes Paradis vgl. meine S. 142 erwähnte Schrift.

welche das Ibeal zuerst lastend und brohend über sich spürt, dann hin ein wächst und es zuletzt in sich birgt. Der gepreßten Angst des Inferno, der harten Arbeit des Bergstiegs folgt nun ein immer mehr gelöster Jubel des Flugs. Der subjektive Geist der Einzelseele und der objektive göttliche Geist verschmelzen von Stufe zu Stufe mehr. Die Welt ist jetzt Gottes und Gott ist der Welt geworden: die Seele schwebt zu den Enden des Begreifens, zum Grund des Glaubens, zu der Ruhe des königlichen Weltenlichts empor.

Im himmel ist keine andere Form als Licht, vielgestaltetes, zusammenklingendes Licht. Durch dieser Lichtgestalten wimmelndes heer schweben Beatrice und Dante, durch neun immer hellere Kreise, dis in die zehnte Sphäre des himmels, über die hinaus kein Weg des Schauens führt.

Dort, am allerletten Ziele der Dichtung, werden wir über alle einzelnen Dinge hinweggetragen sein. Zunächst aber, in den unteren Sphären des Paradiso, begegnen wir den erhabensten Einzelheiten, die das Menschenleben birgt, den Idealen. Der göttliche Geist tritt auseinander in mannigsache Idean des Beruses, des Dienstes am Staat, des Erzieheramts, der Familienssorge, des Kampfs für eine gute Sache, der Vervollkommnung der Persönlichkeit, kurz alles dessen, was ein Allgemeines, Unvergängliches in der Besonderung enthält, was eine Aussstrahlung des göttlichen Geistes in die Vielheit der natürlichen Anlagen und Unterschiede darstellt.

"Berschiedne Stimmen geben süßen Klang, So auch erzeugt im Leben ber Berklärten Holbsel'ge harmonien verschiedner Rang."

(Par. 6, 124-126.)

Wo sich die besondere Natur hingibt an das Ibeal und der Mensch seinen Beruf als Gottesdienst nimmt, da gibt es zwar Unterschiede des Schicksals, aber nicht der Seligkeit. So verkündigt eine Frau, Piccarda, die unter den Seligen den geringsten Rang einnimmt, die Gleichheit des Glücks in allen Seelen, die groß oder klein, berühmt oder vergessen, ihr Leben als Ausfluß eines ewigen Gesamtwillens verbringen.

"Mein Bruber, Kraft ber Gottesliebe machte In uns ben Willen still, daß er allein Sein Eignes wünsch' und nie nach Andrem schmachte...

Der Rang, ben wir im Königreich erhalten, Der bunkt bem Reich und seinem König gut, Der unsern Willen lockt nach seinem Walten.

Sein Will' ift Frieden, ift bie Meeresflut, Wo alles hinftrebt auf verschiednen Pfaben."

(Par. 3, 70-86.)

Die Hiobfrage, wie es ben Guten schlecht ergeben könne, besteht hier nicht mehr; die Unterschiede des natürlichen Schickfals zerfallen in Nichts. Die innere göttliche Bestimmung zur Seligskeit verleiht eine vollkommene Erhabenheit über den Zufall des Geschicks.

"Wenn wir uns fehnten, höhern Rangs zu fein, So stimmten un fer Wunsch und Sein Begehren, Der hier uns sehen will, nicht überein."

(Par. 3, 73-75.)

Nachbem im Purgatorio ber Zwiespalt zwischen Reigung und Pflicht erloschen ift, kann zwar ber besonbere Inhalt ber Selig-

teit bei jebem Einzelnen noch verschieben sein; aber bie Form ber Seligkeit ift überall die vollkommene Zufriebenheit bes Gemuts.

"Da lernt' ich, bag auf allen himmelsgraben Das Paradies ift, wenn bas höchfte Gut Sie auch nicht gleich beträuft mit seinen Gnaben." (Par. 3, 88—90.)

Bon biefer Stille ber Seligen aber schaut Dante hinab auf bie Menschen ber Erbe, bie ihren besonderen Beruf nicht als Amt im Gottesreich auffassen, sondern als eigennüßiges Gewerbe treiben.

"D unvernünftige Sorg' und haft ber Welt! Wie groß ist doch ber Trug ber Fehlgebanken, Der beinen Flug abwärts gerichtet halt!

Der profitiert vom Jus, und der vom Kranken, Der lenkt auf Priesterehren seinen Sinn, Der ringt um Macht mit Schlich und offnem Zanken,

Der sucht als Burger, ber burch Raub Gewinn, Der muht sich ab, verstrickt in Wollustichlingen, Der gab sich gang bem Müßiggange bin, — —

Als ich, gelöst von allen biesen Dingen Im himmel mich mit Beatrice fand, Wo solche herrlichkeiten mich empfingen."

(Par. 11, 1-12.)

In ben fieben Planetenfphären bes himmels erscheinen Dante bie tröftlichen Geifter, bie ben Willen Gottes zum eigenen gemacht haben.

Im niedersten Areis, dem des unbeständigen Mondes, leuchtet das Ideal, das allen anderen zugrunde liegt: den perfönlichen Willen ewig an das Gute zu binden. Die Geister, die hier wohnen, haben sämtlich empfunden, wie schwer im vergänglichen Leben

solche Treue gegen das Unvergängliche ist. Sie haben zuzeiten gegen ihr Gelübbe gefehlt, aber schließlich den Makel der Wandels barkeit abgelegt, denn

"Kein Wille," ber fest will, ift umzubringen: Wie Feuer, das man taufendmal vom Biel Abdrängen will, wird er empor sich ringen."

(Par. 4, 76-78.)

Im zweiten himmel, bem bes Merkur, trifft Dante bie Geifter,

"die einst zu tät'gem Leben Geleitet hat die Ruhms und Ehrbegier."
(Par. 6, 113—114.)

Hier waltet das Ibeal des Dienstes für eine weltliche Gemeinschaft, insbesondere der Arbeit für die Größe des Staats. Sie ist nicht das höchste aller Ideale, weil Macht und Ruhm nicht die letten Werte sind, aber doch eines, für das zu leben und zu sterben den Menschen selig machen kann, indem es ihn sein Selbst vergessen läßt. Der erste Diener des Staates hat hier seinen Platz neben dem getreuen, bescheidenen Knecht, dem der Wohlstand des Herrn lettes Ziel war, und der, vom Undank verjagt, seine Lauterkeit still bewahrt:

"Da jog er fort, verarmt und nah bem Grabe.

Und wußte man, mit welchem Herzen er Sein Brot sich hat gesucht am Bettelstabe, — — Man lobt ihn schon, — — boch: lobte wohl ihn mehr." (Par. 6, 189—142.)

Die einfache Seele bieses Anchtes steht über aller Tragik; zum Tragischen gehört Irrtum, Berblenbung, aber nur wer biese Schwächen hinter sich läßt, ist bei ben Seligen. Der himmel mißt nicht mit den Mäßstäben menschlicher Einssicht. Noch stärker wird im britten Kreis, dem der Benus, die Erhabenheit des himmels über menschliche Urteile offenbar. hier bei den Seelen, die ihre naturhafte Sinnesleidenschaft umwandelten zur Indrunft der Gottesliebe, thront Rahab, einst die verachtete Dienerin käuflicher Liebe, unter den Ersten.

Auch auf biesen Planeten fällt noch ber Schatten ber Erbe. Es glüht noch ein erdgeborenes Feuer in ber Natur bieser Geister, aber geläutert und burchflutet vom himmelslicht:

> "Und wie ihr Funken in der Flamme feht, Und wie ihr Stimmen hört in andern Stimmen, Wann eine fest bleibt, andre kommt und geht,

So fah im Licht ich anbre Lichter glimmen."

(Par. 8, 16—19.)

Unter den liebebrennenden Seelen dieser Magdalenen, Fürstenkinder und Troubadours lebt der Gedanke an die gottgewollte Harmonie von Natur und Pflicht. Sie glauben an die feurige Bereitschaft der Seele zum Ideal, wenn es ihr nur freundlich entgegenkommt, nicht hart und schroff ihr aufgezwungen wird. Die natürliche Neigung der Seele, ihr besonderer Trieb, soll nicht unterdrückt, sondern umgebogen, nicht verworfen, sondern geläutert ins Göttliche hineingenommen werden', der "Uffekt sich zum Charakter bilden".

> "Und wenn nur immer unten eure Belt Den Grund, den die Natur gelegt hat, ehrte, So mar' es mit den Menschen wohlbestellt.

Ihr aber swingt ben Mann, ber mit bem Schwerte Sich gurten sollte, in bas Priesterkleib, Und macht zum König ben, ber besser lehrte: Daher bleibt eure Spur vom Wege weit."

(Par. 8, 142—148).

Mit sich selbst im Frieden schweben die Seligen dahin, im Reigen burcheinander gleitend, oder ruhend. Nichts Irdisches verstört den Grund ihres Glücks. Aber die Ankunft Dantes, des von der Erbe aufgestiegenen Sehers, regt in ihnen Gefühle duf, die zeigen, wie sie mit immerwacher Sorge an allen wahren Anliegen der Menschheit beteiligt sind.

Und höher wächst von Planet zu Planet das Ibeal, höher aber auch der Abstand von dem irdischen Getriebe, höher die Anklage gegen die Trübung der Idee durch die Menschen.

Der vierte himmel, wo die allerleuchtende Sonne strahlt, geshört dem Ibeale des Lehramts. Der selige Areopag der großen Menschheitserzieher ist versammelt, den Wanderer mit Lehre zu erquicken. Während aber die minder großen Lehrer in endlosem Schulhader sich erschöpfen, sind die wahrhaft fruchtbaren Geister troß allen ihren Verschiedenheiten doch wesenseins. Jur Zeit Dantes waren es die beiden von Franz von Assissin und Dominikus gestifteten Bettelorden, die sich in den Vorrang der Wissenschaft, doch auch in das Schulgezänk teilten. Droben unter den Seligen aber erzählen die beiden großen Schulhäupter Thomas von Aquino und Bonaventura zum Zeichen ihrer geistigen Einheit das Leben se des Stifters der entgegengesetzten Schule. Während ihre Epigonen drunten hadern, erscheinen Franz und Dominikus wie zwei fürsteliche Brautwerber, welche die Christenheit gemeinsam ihrem Bräutigam Christus zusübren:

"Seraphisch war bes einen heil'ge Glut. Der anbre war vom Licht ber Cherubinen Ein Abglanz burch bes Wiffens reiches Gut.

Bom einen hor! Wer einen preist von beiben, Der preist ben andern auch, benn sicherlich Nur einem Werk und 3wecke galt ihr Dienen."

(Par. 11, 37-42.)

Bei ben Nachfolgern beiber ift es anders geworben. Aber

"Am Tag ber Ernte wird es offenbar, Dann wird man sehn, wer schlechten Bau getrieben, Dann klagt ber Lolch, bag er nicht Weizen war."

(Par. 12, 115-117.)

Der gegen sich selbst nicht ganz wahre Forscher kann auch nie mehr als Halbwahrheiten finden, und das Wahre verdunkelt sich ihm nur immer mehr.

"Schlimmer als nuplos fährt vom Strand ein Mann, Der fischt nach Wahrheit und nichts weiß vom Spiele, Denn ärmer kehrt er heim, als er begann."

(Par. 13, 121-123.)

Bahrheit aber reift langfam und berb.

"Ich fah ben Dorn im Winter oft genug Gang grimmig und erstarrt im Garten stehen, Der auf bem haupt hernach bie Rose trug."

(Par. 13, 133-135.)

Im fünften himmel, bem bes Mars, leuchtet das Sternbild bes Kreuzes: hier wohnen die Glaubenskämpfer, die für Gottes Sache Gut und Blut gegeben haben. Das Ibeal des Abels, ritter-licher Zucht und Sitte glänzt auf. Dantes Ahn, der Kreuzsfahrer Cacciaguida, begegnet dem Urenkel; da wacht in dem seligen Geist der Vergleich auf zwischen Vergangenheit und Gegenwart,

und er erzählt vom alten Florenz, als noch genügsam-karges Leben bie Familie rein und tüchtig erhielt, bevor Reichtum und unsritterliche Weichlichkeit die Stadt verdarb.

"Florenz, von seinem alten Kreis umgeben, Wo noch die Stund' angibt der Klosterbau, War friedlich, nüchtern, keuscher Sitt' ergeben.

Rettlein und Kronen trug man nicht zur Schau, Richt buntgestickte Schuh' und Gürtelspangen, Dran mehr zu sehen ist als an ber Frau.

Richt pflegten bamals Bater zu erbangen Bei ber Geburt ber Töchter ob ber Schwere Der Mitgift und ber haft, fie zu verlangen . . .

Slückliche Frau'n! und ihrer Grabesstätte War jebe sicher. Keine lag, verlassen Um Frankreichs Golb, zur Nacht einsam im Bette.

Die eine hielt an ihrer Wiege Wacht Und brauchte lullend jene Sprach' und Weise, Bei der zuerst das herz der Eltern lacht;

Die andere, spinnend in der Töchter Kreise, Erzählte, was in Fiesole geschah, Und auch von Rom und des Aneas Reise."

(Par. 15, 97—126.)

Wie bort bas Ibealbilb ber Familie aus ber guten alten Zeit rührend aufstieg, so entrollt der sechste Himmel des Jupiter, der Gegenwart zum Spiegel, das Bild der gerechten Obrigkeit. Bon hier, dem Sitz weiser Fürsten und gerechter Richter, angeschaut, wie liegt das irdische Regiment im argen! Aber hier oben erscheint der Reichsadler als leuchtendes Sternbild; in ihm glänzen die Seelen heiliger Könige. So kann das Borbild wahren Herrschertums niemals aufhören, über der Erde zu leuchten.

In der letten, höchsten der sieben Planetensphären, der des Saturn, wohnen die Seelen, die der Welt entsagt und sich der Bersenkung in den göttlichen Gedanken mit reinster Indrunst hingegeben haben. Ahnlich wie im Purgatorio zwischen Sato und Natelda, so besteht zwischen der ersten und letten Planetensphäre ein geheimer Zusammenhang: in der Sphäre des Mondes war die Hingabe des Individuums an das Ideal form al als Gelübbe vollbracht; jest in der Sphäre des Saturn ist das Ideal im Inhalt vollendet mit der Auslöschung der Sinne, wie sie der Asket vollbringt, indem er seine Individualität gänzlich opfert.

"Petrus ging abgemagert, unbeschuht,
So sah man auch den großen Paulus schreiten,
Und jedes Brot am Weg deucht' ihnen gut.
Jett läßt der "Hirte" sich zu beiden Seiten
Bon Dienern stüßen und von hinten auch,
— so schwer ist er —, und läßt sich vorne leiten.
Sein Mantel überdeckt des Prunkpferds Kücken:
Zwei Tiere wahrlich unter einem Felle!
Oh Sottes Langmut, trägst du solche Tücken?"

(Par. 21, 127—135.)

Der himmel erbröhnt bei solchem Jornruf über die Erde hin. Es ist ihm gewiß, daß immer wieder in eine verdorbene Zeit das Schwert der Reform schneiben wird, denn das Ideal vergeht nicht.

Von Sphäre zu Sphäre schwillt die Flut des Lichts, aber auch die Wucht der Erregung, dis ins Unermeßliche an. Das Dantesche Paradies ist kein Olymp, wo die Seligen jenseits von Gut und Böse, beim Nektar, der Sterblichen vergessen; kein holdes Tanzspiel der Engel. Ein furchtbarer und stets wachsender Ernst durchwaltet

Dantes Reise. Unsere eigene kummer= und freudenvolle Welt steigt wieder vor uns auf, gespiegelt in den Augen derer, welche diese Freuden und Kümmernisse, wie sie den Einzelnen treffen, überwunden und dafür die Sorgen und Hoffnungen der ganzen Menschheit in sich aufgenommen haben: jener Seligen, die unter so vielen auflösenden Einzelinteressen den Gesamtgeist der Menschbeit vertreten. In der Gemeinschaft der Kulturmächte, die über der Erde wachen, Obrigkeit, Familie, Schule, Kirche, Recht, Zelle und Arbeit, bilden sie zusammen den himmlischen Berufsstaat.

Wenn im Inferno und auch noch im Purgatorio unsere Aufmerksamkeit auf den Einzelcharakteren ruhte, so läßt das Paradiso jett die Individualitäten zurücktreten hinter den Anliegen der Menschheit. Die Helden und Heiligen der Weltgeschichte, die dort versammelt sind, denken nur an die "Sache", die allen gehört. Auch Dantes subjektives Seelenleben verschwindet beim Flug durch die Planetensphären mehr und mehr hinter dem Werk des Schauens. Das ist die dem Wanderer vergönnte Seligkeit, daß er nicht mehr um seine eigene Befreiung von der Sinnlichkeit sorgt und keine Konflikte in sich mehr kennt. Die Augen Beatrices ziehen ihn mit ihrem Glanz unmerklich von Sphäre zu Sphäre empor. Sein Flug selbst ist ein Gottesbienst, der von der Norm eines bestimmten Berufsideals getragen wird: der religiöse Beruf des Dichters heißt ihn in ahnungsvoller Arbeit zu den Gründen alles Seins und Sollens dringen. Er ist ein Glied des Gottesreichs geworden.

Dantes Weltengang ist noch nicht zu Ende, als er die sieben Planetenreiche durchmessen hat. Aber den himmlischen Berufssstaat hinaus strebt sein Flug, um erst in der Tiefe des göttlichen Seheimnisses zu ruben.

Ein ungeheures Unterfangen, denn wo alles Sinnliche verbannt ist, wo nur intellektuelles Licht und geistige Schönheit strahlt, wie soll der Dichter noch schilbern?

"Das heilige Poem muß freilich springen, Wenn es bas Paradies zu malen strebt, Wie Leute, die burchschnittne Wege gingen.

Wer aber merkt, wie schwere Last es hebt Und wie die Last sterbliche Schultern tragen, Der wird nicht tadeln, daß der Träger bebt."

(Par. 23, 61-66.)

Die Sphärenmusik will er vernehmlich machen, die froh und gewaltig durch die Himmel brauft und raunt. Unerschöpflich ist Dante in Bilbern für die Erscheinung der seligen Lichtgeister in allen zehn Himmeln. Bald läßt er sie wie einen Schwarm Sonnenstäubchen, bald wie einen Lichtstrahl leuchten, der durch zerrissene Bolken auf eine Blumenwiese fällt, bald wie ein Glockenspiel, bald wie ferne Geigen und Flöten ertönen, dann wieder wie einen stäubenden Basserfall.

Ober die Lichtgestalten schwarmen auf der sternbefaten himmelsleiter auf und nieber,

"Und wie die Krähen, wann der Tag erwacht, Erst sich bewegen, angeborner Weise, Die Federn wärmend nach der kalten Nacht, Dann etliche fortziehn auf weite Reise, Und and're wechselnd kommen oder gehn, Und and're sliegen nur umher im Kreise, Solch ein Sebaren glaubt' ich dort zu sehn: Erst sah ich es wie lauter Funken stieben, Dann all' auf ihrer Stufe stille stehn."

(Par. 21, 34-42.)

Ober es heißt von der herrlichen Führerin, die ihn von himmel zu himmel emporschweben läßt, immer den Blick nach dem oberen Kreise gerichtet:

"Dem Bogel gleich, ber im geliebten Baume Bei seinen Kindlein auf dem Nest geruht, Nachts, wann verhüllt sind alle Ding' im Raume, Und dann nach Licht verlangend, um der Brut Ihr Mahl zu suchen in Gesild und Auen, In saurem Dienste, den er freudig tut, Der Zeit voraneilt und, um auszuschauen, Die Sonn' erwartend, auf den Wipfel steigt, Und spähet nach dem ersten Morgengrauen: So stand jest meine Herrin vorgeneigt, Den Blick nach senem himmelskreis erhebend."
(Par. 23, 1—11.)

Wie ein scheues Vögelchen der Mutter, so folgt der weltweise Mann seiner Führerin hinauf. Aber ehe sie ihm die letzten Himmel eröffnet, läßt sie ihn noch einmal auf die durchflognen Vahnen zurückschauen, damit er alle sieben Planeten und unsere winzige Erde mit einem Blick umfassend sich freudenvoller bereite für die letzte Kahrt.

"Ich wandte mich und blickte nieder da Durch sieben Sphären bis zu unserm Kreise Und lächelt', als ich ihn so kläglich sah; . . . Und alle sieben konnt' ich also sehen, Wie sie gewaltig sind und wie geschwind, Und wie in Gleisen sie gesondert gehen.

Die Scholle Lands, auf die so stolz wir sind, Sah ich, vom ew'gen Sternenbild hernieder, Ganz, von den Höhn die wo das Meer beginnt.

Dann blickt' ich in die schönen Augen wieder."

(Par. 22, 188—154.)

Beatrices Liebestraft zieht ihn zu ben brei außersten himmeln bes Alls empor, eröffnet ihm bie lette Einheit aller Dinge und Gebanken.

Jeber weitere himmelskreis ift eine Umhüllung bes vorigen, ein noch umfassenderes und zugleich noch einfacheres Bild für die Gottheit. Gott in der Geschichte und Gott in der Natur, und endlich Gott in sich selbst: das sind die Gesichte, von denen diese spätesten Gesänge, zuletzt nur noch stammelnd, erzählen.

Wir sind im achten Himmel, dem der Firsterne. Hier ersscheint die Weltgeschichte als eine Reihenfolge göttlicher Offensbarungen in der Menschheit, unter dem Bilde eines Triumphzugs Christi. Was in den Planetensphären stufenweise verteilt war, das sammelt sich hier, als fortlaufende Kette historischer Zeugsnisse Gottes in der Welt. Und wie dort die guten Schutzeister der einzelnen Berufe ihren Protest gegen die irdischen Schänder der civitas Dei geschleudert hatten, so ertönt hier aus dem Gesamtzgewissen der Menschheit der "Racheschrei der Gerechten".

Auf dem Jüngsten Gericht Michelangelos — des Mannes, der von Dante einmal gesagt hat: "D wär' ich er!" — erheben sich die Erzwäter und Märtyrer in furchtbar drohender Erregung; vom Weltenrichter fordern sie ein Strafgericht. So färbt sich auch Dantes himmel in düsterem Rot, die Bewohner der Sphäre ersbeben, Beatrice selbst schauert zusammen, als Petrus droben aufssteht zur Anklage wider seinen irdischen Nachfolger, den Papst, als Oberhirten der Christenheit.

"Er, ber bei euch sich anmaßt meinen Ort, Ja meinen Ort, ja meinen Ort als Beute, Den Stuhl, ber lebig ist vor Gottes Wort,

Rern, Dante.

Macht meine Grabstatt jur Kloake heute, Boll Blut und Stank, daß in der Höllenpein Sich der gefall'ne Engel daran freute . . .

Richt hat mein Blut, nicht einst'ger Papste Blut 3m Martertob die Kirche großgefäugt, Damit man sie migbrauch' um Gelb und Gut . . .

In hirtenkleibern gehn mit grimmem Rachen Die Wölfe jest auf jeber Weib' und hut; D hilfe Gottes, wann wirft bu erwachen?""

(Par. 27, 22-57.)

Dante selbst brängt es, im Ungesicht ber ganzen geschichtlichen Kirche sein Glaubensbekenntnis abzulegen. Für ihn richtet Beatrice ibre Bitte an Die Apostel:

",D ihr Gelab'nen ju bem hochzeitssest Des ew'gen Lamms, bas euch ernährt mit Speise, Die eurem Bunsch nichts zu ersehnen läßt,

Wenn Gott es diesem gönnt, in eurem Kreise Bu kosten, was von eurem Tische fällt, — Noch eh der Tod ein Ziel setzt seiner Reise:

Erwägt die Sehnsucht, die das herz ihm schwellt, Gebt ihm ein wenig Tau von eurem steten Trinkquell, der alles, was er wünscht, enthält."

(Par. 24, 1-9.)

In die Sand der Apostel bezeugt Dante sein Christentum. Sie prüfen ihn, und er besteht. Die Gegenwart der himmelsfürsten erquickt den nach der letten Ginsicht Durstenden.

Ift aber an ber Geschichte alles gleich wertvoll, alles gleicherweise geoffenbarter Geist? Es ist Abam, ber Stammvater ber Renschbeit, ber bier ben Wanderer belehrt: nur die Vernunft selbft ist von Ewigkeit her; der Bernunftgebrauch aber, die Früchte des menschlichen Geistes, sind naturhaft ungleich, wie das Laub der Bäume, das wechselt.

So würde ber achte Himmel, ber Gott in der Geschichte zeigte, doch noch ein Rätsel übrig lassen. Ist nur der Geist aus Gott, die Natur aber ungöttlich und zufällig, so bleibt doch ein ewiger Zwiesspalt, und der Geist ist nicht Alles in Allem.

Da öffnet sich ber neunte Himmel, das Primum Modile, die "erste bewegte" Himmelssphäre: jenseits davon ist nur noch der unbewegte Beweger, das ruhende Empyreum. Das Primum Modile aber zeigt die ganze Natur, das Universum, als eine Ausstrahlung Gottes.<sup>1</sup>) In konzentrischen Kreisen bewegt sich hier die Welt, mit ihren natürlichen Kräften<sup>2</sup>), um ihren Mittelpunkt, dem all ihr Leben entströmt. Das Licht im Mittelpunkt aber ist dieselbe Kraft, die im vorigen Himmel als historisch anschaubare Menschwerdung des göttlichen Geistes, als Christus erschien. Natur und geoffens barter Geist sollen in den gemeinsamen Ursprung zurücksehren;

<sup>1)</sup> Dante wundert sich, daß im neunten himmel ihm die Vision der Welt in einem umgekehrten Bild erscheint. Bei dem Flug durch die Sphären ist der innerste Punkt, der Erdmittelpunkt, zugleich der gottsernste, und die Umschalung des ganzen Universums, der zehnte himmel oder das Empyreum, die göttliche Wesendeit selbst, die alles in sich umfaßt. Jest, im Primum Modilo, erscheint Gott als die zentrale punktartige Urkraft, aus welcher das Universum ausstrahlt. Beatrice klärt den scheinbaren Widerspruch auf: Seist und Raum stehen in keinem meßbaren Verhältnis; alles Räumliche ist nur Gleichnis, wo es geistige Kraft versinnbildlichen soll; darum hier die Vision der Allkraft als des raumlos kleinsten Wittelpunkts.

<sup>2)</sup> Der mittelalterlichen Naturphilosophie folgend läßt Dante die Kreise bes Kosmos gelenkt werden von Intelligenzen (Engeln); denn da diese Naturphilosophie nicht mechanisch, sondern spiritualiskisch ist, so sind alle Elementarkste des Weltalls geistige Potenzen.

ihr Zwiespalt soll sich schließen, und ber ganze Kosmos erscheint hier aus bem einen Quellpunkt bes Schöpfergeistes entflossen.

Drum schaut der Dichter, mitten in dem kosmischen Urgefüge der höchsten himmelsordnung mit jäher Wendung noch einmal zurück auf die irdische Menschenwelt, in der Natur und Geist im Wiberstreit liegen.

"D bu Begierde, die du jedermann So ganz ersäufst, daß aus dem Wogenrollen Nicht Einer seinen Blid erheben kann."

(Par. 27, 121-123.)

Und er verkundet zum britten= und lettenmal im Gebicht 1) bie Umkehr aller irbischen Dinge durch den kommenden Zwingherrn zum Guten.

"Ch aber Janner frei sein wird vom Eise Durch jenes hundertstel, das ihr nicht zählt,2) Wird hier es bröhnen durch die obern Kreise,

Und wird bas Glud, bas heute schmerzlich fehlt, Den Riel bahin, wo jest bas heck ift, breben, So bag ben rechten Weg bie Flotte mahlt;

Und wahre Frucht wird aus ber Blüt' entstehen."
(Par. 27, 142—148.)

Dantes unbezwinglicher Glaube an den Sieg des Guten und die Erneuerung der Menschenwelt wurzelt in der Anschauung diesser letzten Weltenordnung, die Natur und Geist in ihren ewigen Geleisen hält.

<sup>1)</sup> Bgl. oben S. 112; außerbem Inf. 1, 101ff.

<sup>\*)</sup> Das heißt: in ferner aber absehbarer Bukunft, bevor nämlich die durch ben Rechenfehler des Julianischen Kalenders bewirdte Berschiebung um einen Kag pro Jahrhundert den Januar in den Frühling versett haben wird.

Jeboch daß die kosmische Natur in demselben Sinne von Gott sein soll wie der Geist, der in der menschlichen Seele wohnt: das geht über unser Begreifen. Wir stehen hier vor der letten und tiefsten Rätselfrage der Philosophie. Wie kann Natur und Geist eins sein? Das lette, was wir begreifen, ist ihr Nichteinssein, ihr Kampf.

Da öffnet sich ber zehnte, ber lette himmel, ber uns Ruhe auch vor dieser Frage verheißt. Das Gedicht erreicht seine höchste Stufe. Auch Beatrices Schönheit, die von Sphäre zu Sphäre wuchs, ist unaussprechlich geworden.

"Könnt' ich auch alles in ein einzig Lob, Was je ich sprach von ihr, zusammenschließen, Fern blieb' es von dem Glanz, der sie umwob.

Die Wonn' und Schönheit, die ich schaute, ließen In Schatten weit, was ihr hienieden seht, Und Gott nur, glaub' ich, kann sie ganz genießen.

Sier ist's, wo meine Kunft ohnmächt'ger steht, Als je, wann ihn fein Thema überwindet, Ein tragischer ober komischer Poet.

Bor ber Erinnrung jenes Lächelns schwindet So ganzlich mein Gebachtnis, wie das Sehn, Das zitternde, vor Sonnenlicht erblindet."

(Par. 30, 16-27.)

Der zehnte, äußerste himmel ist das Empyreum, wo die Gottheit selber wohnt. Aberall sonst in der Welt erschien sie unter wechselnden Formen und Berkleidungen in ihren Geschöpfen. hier ist sie bei sich selbst. Aber auch hier erträgt das Auge noch nicht gleich ihren unverhüllten Anblick; stufenweise führen die Visionen empor zu dem letten Grund, wo das All im Einen ruht. Zu begreifen ist das nicht. Ein unstillbares Sehnen treibt ben Denker über das Denken hinaus zur visionären Eingebung des Unbegreislichen. Auf den Hochflug der Scholastik folgt die Stille der Mystik. An der Grenze menschlicher Weisheit wird der Geist wieder bescheiden und lernt als letzten Gewinn der mündigen Vermunft die Einfalt kindlichen Schauens zurückzuempfangen: die schlichte Sehnsucht, die das deutsche Volkslied meint:

,Ich wöllt', daß ich daheime war', Und aller Welte Trost entbehr'; Ich mein': daheim im himmelreich' . . .

Die Weisheit bes Denkers strömt bort, wo sie ewig in sich zwiespältig bleiben muß, hinüber in ben einfachen großen Kindertraum vom himmelreich.

Und bas Schauen beginnt.

Ein Lichtstrom fließt zwischen Blumenwiesen; die Funken steigen aus dem Strome auf, sie tauchen in die Blüten des Ufers und kehren duftgeschwellt in den Lichtstrom zurück. Der breitet sich zum Lichtsee, das ist die göttliche Grundwesenheit der Welt. Die Funken werden zu Engeln, die Blüten rings um den See aber zu einer weltweiten Rose, die den Lichtsee in ihrem Runde birgt und in ihm sich spiegelt. Und die Blätter dieser Rose, das sind die Seligen in ihren weißen Rleidern, in Reihen übereinander geordnet, tausende und aber tausende. Die Engelchöre schweben hin und wieder, wie vordem die Funken. Und Beatrice, die Führerin, kehrt, nun die Wallfahrt ein stillestehendes Schauen ward, auf ihren Sitz unter den Seligen der himmelsrose zurück. Da schaut nun Dante trunkenen Blicks die beiden Chöre, der Seligen und der Engel, sich ineinander neigen. Die Seele des Menschen und

bie Kräfte bes Alls fließen ineinander, hängen aneinander, so innig wie Blume und Biene.

"Sie sprach zu mir, wie sichrer Führer spricht: "Der größte Raum ist unter uns geblieben; Der himmel, wo wir sind, ist reines Licht,

Licht ber Erkenntnis, gang erfüllt von Lieben, Lieben bes mahren Guts, voll Frohlichkeit, Boll Frohlichkeit, die Worte nie beschrieben.

hier steht bes herrn zwiefaches heer gereiht, Und wie bereinst am Tag bes Weltgerichtes Wirst bu bas eine sehn, im selben Rleib.

Wie jaher Blit bie Geister bes Gesichtes Bahmt und bie startsten Ding' unsichtbar macht, So flammt' um mich ein Glanz lebend'gen Lichtes.

Und von bem Schleier seiner hellen Pracht Barb ich so eingehüllt auf allen Seiten, Daß ich um alles Schauen schien gebracht.

,Bu bieses himmels stillen Seligkeiten Offnet die Lieb' auf solche Art das Tor, Die Kerze für ihr Glühn vorzubereiten.

Die turgen Worte hatten taum mein Ohr Erfüllt, um biefes heil mir anzukunden, Da trug's mich über meine Kraft empor.

Ich fühlt' ein neu Gesicht mir sich entzunden, Go ftart, bag, mar' ein Licht auch noch so flar, Die Augen ungeblenbet es bestünden,

Und fah ein Licht, bas wie die Stromflut war, Schimmernd von Bligen, und die Ufer schienen Geschmudt mit Krublingsfülle wunderbar: Und aus dem Flusse stiegen auf zu ihnen Lebend'ge Funken, die im Blumenflor Einsanken wie in Gold gefaßt Rubinen;

Dann stiegen sie wie buftberauscht empor Und tauchten wieder in die Wunderwellen, Und wie sie schwanden, traten andre vor.

Die Wünsche, die in deinem Busen quellen, Teilhaft zu werden meines Unterrichts, Gefallen mir je mehr, je mehr sie schwellen;

Doch beinen Durst zu stillen, nütte nichts, Bevor bu Wasser trinkst von biesem klaren:' So sprach bie Sonne meines Angesichts.

"Der Fluß, aus welchem die Topase fahren, Das heitre Lachen dieser Blumenau Sind schattenhaft Prälubium des Wahren;

Nicht weil die Wahrheit herbe mar' und rauh, Nein, es geschieht so beiner Schwäche wegen, Die nicht hinanragt an so hohe Schau.

Rein Kindlein, wenn es lang im Schlaf gelegen Und später als es sonst gewohnt erwacht, Stürzt mit bem Antlit so ber Milch entgegen,

Wie ich, damit mein Aug' an jener Pracht Ein besser Spiegel werbe, jest mich senkte Bur Flut hinab, die dort uns besser macht. —

Und wie ich nun ben Saum ber Wimpern trankte Im Strome, schien es mir, daß seine Bahn, Die lang gewesen war, sich rund verschränkte.

Und so wie Wolk, bas wir in Masken sahn, Uns ganz verwandelt scheint, wenn von den Wangen Es das geborgte Antlit weggetan, So war ein größres Fest mir aufgegangen Aus Blumen und aus Funken: benn ich sah Des himmels beibe höfe sichtlich prangen.

O Glanz bes herrn, barin ich beutlich sah Des wahren Reichs Triumph und Aberwinden, Gib Kraft zu sagen mir, wie ich es fah!

Ein Licht ist bort, vor bem die Hüllen schwinden, Das zeigt ben Schöpfer ben Geschöpfen klar, Die nur in seinem Anschaun Frieden finden.

Im Kreise behnt' es sich so wunberbar, So mächtig, bag ber Umfang seiner Grenzen Bu weiter Gürtel für bie Sonne war.

Sein Scheinen ist ganz Strahl, ein Widerglänzen Auf des zuerst bewegten Kreises Höhn, Des Kraft und Leben sich aus ihm erganzen.

Und wie ein Berghang, um sich selber schön Zu sehn, sich spiegelt in ber Flut von oben, Wann Gras und Blumen seine Zier erhöhn,

So rings um jenes Licht, emporgehoben Auf tausend Stufen, spiegeln sich im Schein So viel', als heimgekehrt von hier nach broben.

Die unterste ber Stufen schließet ein Dies weite Licht: wie groß muß da die Weite Der letzen Blätter dieser Rose sein!

Mein Blick ward nicht beirrt durch Höh und Breite, Das Was und das Wieviel erfaßt' er klar Der Freude, die sich Stuf' an Stufe reihte.

Das Nah und Fern nahm nichts und bot nichts bar; Denn bas Naturgeset, bas uns begrenzet, Gilt nicht, wo Gott regiert unmittelbar. Ins Gelb ber ew'gen Rose, die erglanzet, Sich behnt, sich stuft und Duft des Lobs empor Bur Sonne duftet, die da ewig lenzet,

Bog mich, ber Worte sucht' und sie verlor, Beatrix hin und sprach: "Schau" hier beim Feste Die weißen Aleiber, welch ein großer Chor!

Schau' unfre Stadt, die weitgebehnte Feste!
Schau', wie gefüllt schon jebe Stufe ist,
So daß man nicht mehr viel verlangt der Gäste' . . ."

(Par. 30, 37—132.)

Und nun noch: wie im Wechselspiel alle Engel allen Seligen bie göttliche Kraft zutragen.

"Der weißen Rose gleich, wie ich erzählte, hielt jenen See bas heil'ge heer umringt, Dem Christus sich in seinem Blut vermählte.

Das andre heer, das fliegend schaut, und singt Die Ehre Des, für den sie liebend glühen, Und jene Güte, welche dies vollbringt, —

Wie Bienenschwarm sich balb in Blumenblühen Bersenkt und balb zurücklehrt an den Ort, Woselbst zur Würze wird ihr emsig Mühen,

So flieg es in die große Blume bort, Die folden Relch hat, und hinauf bann wieder, Wo seine Liebe weilet fort und fort.

Lebend'ge Flamm' ihr Antlit, ihr Gefieber War reines Golb und alles Andre weiß, — So weiß fällt nicht der Schnee aus Wolken nieder.

Der Blume brachten sie von Kreis zu Kreis Die Glut, ben Frieden, ben sie eingesogen, Die Flügel regend mit beständigem Fleiß. Obwohl heerscharen hin und wiber flogen Zwischen ber Blum' und bem, was broben war, Nichts ward bem Schauen, nichts bem Glanz entzogen;

Denn Sottes Licht burchbringet ganz und gar Das Weltall, je nachbem es seiner wert ist, Unwiderstehlich, aller Schranken bar."

(Par. 31, 1-24.)

Aber noch ist das allerletzte Schauen verhüllt. Noch immer, wenn auch liebumschlungen, sind Seele und Engel zweierlei. Nur in Gott selbst ist Menschengeist und Weltkraft eins. Aber

"Wer barf ihn nennen? Und wer bekennen: "Ich glaub" ihn?"... Sefühl ist alles; Name ist Schall und Rauch, Umnebelnd Himmelsglut".

Der letzte Gesang ber Göttlichen Komöbie hebt an mit bem Gebet bes heiligen Bernhard, für Dante um die Anschauung der Gottheit bittend. Die Dichtung will ruhen: der Banderer ist an die Quelle seiner Sehnsucht gelangt. Seine Seele mündet dort, wo alle Philosophie mündet.

Bernhards Gebet wird erhört. Dante schaut die Gottheit. Er schaut ihr letztes innerstes Symbol, das alles in sich beschließt, was göttlich ist: das Geheimnis der Dreieinigkeit. Nur einen Augensblick wird das Berschlossene aufgetan. Dann

"schwand bie Rraft ber hohen Phantasie".

Wir muffen auf bie Erbe gurud.

"Wie sanft ein Rad umschwingt, so wandte gerne Mein Will' und Wunsch sich; benn es lenkte sie Die Liebe, die umschwinget Sonn' und Sterne."

(Par. 33, 142—145.)

Die Welt ward durchpilgert, und überall Gott, und Gott immer reiner gefunden. Das war der Komödie Anfang und ihr Ziel.

Das Wesen bes symbolischen Denkens hat sich uns an welt= umfassender Dichtung bargetan.

Alles Bergangliche Ift nur ein Gleichnis'.

Die Dichtung kann, wo sie am höchsten steigt, nichts Wahreres verkündigen, als diese demutig-stolze Weisheit, die unser Leben zur bloßen Erscheinungsform eines Abersinnlichen macht, aber eben dadurch in diesem armen Leben das Ewige aufleuchten läßt.

## Literaturhinweise für Dante-Leser.

Belches ift die beste Dante-Abersetung? So wird man oft gefragt, und in der häufigkeit der Frage liegt icon ein hinweis auf die Schwierigkeit, sie eindeutig zu beantworten.

Die beste Abersetzung ist zweifellos die, welche sich jeder Leser selbst schaft, indem er sich in den Artext so versenkt, daß dieser ihm wie etwas heimisches vor Augen steht. Und wenn man gemeint hat, Cervantes lohne allein schon die Mühe des Spanisch-Lernens, so gilt dies Wort gewiß viel mehr noch für Dante und sein Trecento-Italienisch, an dem jeder Abersetz zum Stümper wird, das aber in seiner schöpferischen Klarheit und Plastis gar nicht so schwer ist, wie es mancher, den die inhaltlichen Schwierigkeiten schwer zit, wie es mancher, den die inhaltlichen Schwierigkeiten schwerzungeben ist die (leider schlecht gedrucke) Gesamtausgabe der Dante'schen Werte von E. Moore (Oxford) oder die Commedia-Ausgabe von G. Gröber (Straßburg) vorzuziehen.

Riemand wird den Urtext zum erstenmal lesen, ohne sich eine wortgetreue und kommentierte Abersehung zur Hand zu halten. Am meisten empfiehlt sich hierzu die reimlose Abersehung von Philalethes (König Johann von Sachsen) (Leipzig), oder die von C. Witte (Leipzig).

Lieft man die Commedia aber nur in Abersetzung, so ist unbedingt, und gegenüber dem zum Teil sauten Anpreisen neuerer Abersetzungen mit einem gewissen Rachdruck, die zugleich getreue und schwungvolle Terzinen-Abersetzung von D. Gildemeister (Stuttgart) zu empfehlen, die auch einen knappen, aber ausreichenden Rommentar enthält. Dem modernen Leser macht es allerdings die freie Rachdichtung von B. Pochhammer (Leipzig) erheblich bequemer. Wer aber einen mögslichst echten Eindruck haben will, wird weder hierzu noch zu den neueren Bersuchen Joozmanns, Stefan Georges u.a. greisen. Die neue Bassermannsche Abersetzung ist nur stellenweise ein Fortschritt. In mancher Hinsicht ist sogar unser Weister-Abersetzer Schlegel auch als

Dante-Aberseher noch heute unübertroffen. Im ganzen aber sind die Borzilge aller älteren Abersehungen bewunderungswürdig vereinigt in der Gildemeisterschen. Wenn wir sie auch nicht als endsältig betrachten können, in dem Sinne etwa, wie wir einen deutschen homer oder Shakespeare besitzen, so muß doch einmal der Wunsch ausgesprochen werden, daß die zum Teil bedeutenden Aräste, die von Jahr zu Jahr an das Problem der Dante-Abersehung verwandt werden, sich einmal der Aufgabe annähmen, diese dem Geist des Originals am nächsten kommende Abersehung schonend und mit dichterischem Tatt nachzubessern, anstatt daß sie, an ihr vorübergehend, den Sispphusstein völliger Reußbersehung wälzten.

Bon den Abersetungen der Meineren Werke empfehlen sich die der Vita Nuova durch D. hauser (Berlin) und der Monarchia durch R. Sauter (Areiburg i. Br.).

Bon deutschen Berten über Dante feien folgende erwähnt:

F. I. Araus, Dante, Berlin 1897. Grundlegend für alle außeren Seiten der Danteforidung.

R. Bobler, Die göttliche Romödie. 4 Teile, heidelberg 1907—1910. Auf ein universalhistorisches und äfthetisches Berstehen der Romödie gerichtet und höchst anregend, doch nur für Renner Dantes geeignet.

Lesenswert ift der Abschnitt in A. Gasparys Geschichte der italienischen Literatur 1, Berlin 1885.

- R. Federn, Dante, Leipzig 1899 ift eine fluffige populare Dar-ftellung.
- F. hettinger, Die Göttliche Romödie des Dante Alighieri, 2. Aufl., Freiburg i. Br. 1889. Gute Ertlärung vom Standpuntt der tatholischen Theologie.
- F. Rern, Humana Civilitas (Staat, Kirche, Kultur), eine Dante-Untersuchung, Leipzig 1913. Stellt Dantes Rulturphilosophie im Rahmen der mittelalterlichen Beltanschauung dar.

# Nachweis der übersetten Stellen.

```
An Gilbemeifters überfehung.
                                         28, 1— 57 (S. 106f.).
 (Dit Erlaubnis bes Berlags):
                                        30, 34-- 39 (S. 108).
                                             49- 57 (S. 109).
 Inf. 3. 22— 24 (5, 39).
                                        31, 49- 67 (S. 111).
        49- 51 (G. 40f.).
     7, 64-66 (5.46).
                                     Par. 1. 1-33 (S. 114).
        94-- 96 (5.46).
                                         3. 70-86 (S. 118).
    10, 40- 51 (5, 50).
                                         6, 113-114 (S. 120).
                                            124-126 (5.118).
    16. 61— 33 (S. 65).
    19, 112
                                         8, 16— 19 (S. 121).
                 (S. 57).
                                           142-148 (S. 121 f.).
                (S. 67).
    20. 28
    26, 1— 3 (S. 59).
                                        11. 37-42 (5.123).
                                        12, 115-117 (S. 123).
    31. 10- 39 (S. 66).
                                        13, 121-123 (S. 123).
        1- 3 (5.67).
                                           133-135 (6.123).
    34, 133-139 (5. 71).
                                        21, 34-42 (6, 127).
Purg. 1, 115—117 (S. 75).
                                        23, 1-11 (5.128).
     4. 127—129 (S. 82).
                                            61-66 (5. 127).
     5. 10- 18 (S. 83f.).
                                        24. 1— 9 (S. 130).
     6, 97-114 (S. 86f.).
                                        27, 31-33 (5, 16),
     7. 79— 81 (S.88).
                                           121-123 (S. 132).
     9, 130-145 (6, 92).
                                           142-148 (5.132).
    10. 76— 93 (S. 94f.).
                                       30, 37-132 (S. 135ff.).
    11, 91-96 (5.94).
                                        33. 142—145 (S. 139).
            116 f. (G. 93).
    15. 55- 57 (5.97),
                                          Rad Gilbemeifter
    16. 86— 96 (S. 98).
                                     (mit fleineren ober größeren
            107f. (S. 99).
                                           Anderungen.)1)
    19, 118-120 (S. 100).
    23, 22— 24 (5.100).
                                    Inf. 3, 25— 30 (S. 40).
                                         7, 26- 30 (6, 45).
    24, 145—150 (S. 101).
    27, 100-108 (5. 103).
                                       10. 76— 78 (S. 50).
```

<sup>1)</sup> Diese Anderungen, sowie die vom Berfasser gang neu übersehten Texte sind eigens für den 3wed dieser Borlesungen bestimmt. Der Reim ist deshalb, wo es notig schien, der größeren Treue oder der leichteren Berftandlichkeit geopfert worden.

| 17, 100—136 (S. 56).          | Bon Bertha Rern bon Sartmant |
|-------------------------------|------------------------------|
| 26, 91—142 (S. 60ff.).        | überfeşt: 2)                 |
| 27, 61—129 (S. 64).           | Vita Nuova 14 (S. 16ff.).    |
| Purg. 1, 1— 8 (S. 73).        | 41 (S. 19f.)                 |
| 6, 76—114 (S. 86f.).          | Inf. 2, 1—142 (S. 30ff.).    |
| 8, 1— 33 (©. 89 f.).          | Purg. 2, 10—133 (S. 77ff.).  |
| 12, 1— 9 (S. 95).             | <b>30,</b> 70— 78 (S. 109).  |
| 88— 96 (©. 96).               | 31, 1— 6 (S. 110).           |
| · ·                           | Bom Berfaffer überfest.      |
| 27, 35— 54 (S. 102).          | Vita Nuova 32 (S. 19).       |
| <b>30,</b> 130—132 (©. 110).  | 42 (G. 21).                  |
| <b>33,</b> 142 –145 (S. 113). | 43 (S. 21).                  |
| Par. 2, 1— 15 (S. 10).        | Conv. 2, 1 (S. 4).           |
| 3, 88— 90 (S. 119).           | Inf. 1, 1— 12 (©. 23f.).     |
| 4, 76— 78 (S. 120).           | 113—117 (© 37).°)            |
| 6, 139—142 (S. 120).          | 3, 84—120 (©. 41).           |
| 11, 1— 12 (S. 119).           | 4, 26— 28 (©. 42).           |
| 15, 97—126 (S. 124).          |                              |
| 21, 127—135 (S. 125).         | , , ,                        |
| 22, 133—154 (S. 128).         | 13, 4— 45 (©. 51 f.).        |
| 27, 22— 57 (©. 129 f.).       | 18, 85 (©. 56).              |
| 30, 16— 27 (G. 133).          | 22, 15 (©.58).               |
| 31, 1— 24 (©. 138 f.).        | 24, 46— 54 (©. 59).          |
|                               | 28, 116f. (©. 71).           |
| In Anlehnung an Stredfuß und  | 30, 148 (©. 65).             |
| Gilbemeifter.                 | 32, 13— 15 (G. 49).          |
| Inf. 33, 37— 75 (S. 68 ff.).  | Purg 3, 9f. (S. 81).         |
| Rach Philalethes:             | 123 (©. 82).                 |
| Inf. 3, 1— 12 (©. 38).        | 5, 133—136 (©. 85).          |
|                               | 19, 19— 21 (6.99).           |
| Rach Witte:                   | 23, 72 (6.93).               |
| Inf. 15, 82 f. (S. 53).       | 126 (S. 101).                |
| Rach Baffermann:              | 27, 127—142 (S. 104).        |
| Inf. 32, 19— 39 (©. 67 f.).   | 30, 100—129 (S. 110).        |
|                               | Par. 17, 55— 63 (©. 25).     |
| Rach Boßler:                  | 69 (©. 35).                  |
| Inf. 5, 100—138 (S. 44 f.).   | 25, 1— 10 (S. 36).           |
| Par. 4, 124—132 (S. 9). 1)    | Ep. 9 (©. 35).               |

<sup>1)</sup> Bgl. 127ff. bei Bogler falich. 2) Bgl. bie Anm. oben S. 143. 3) Bgl. 117 bei Gilbemeister falich.

## Zeitübersicht zu Dantes Leben und Schriften.

- 1147/8 Erste Nachricht über Dantes Familie. Sein Urahn Cacciaguida aus Florenz, von Konrad III. zum Ritter geschlagen, fällt auf dem 2. Kreuzzug.
  - 1215 Ausbruch bes Bürgerftreits zwischen Guelfen und Ghibellinen in Kloreng.
  - 1250 Mit bem Tob Friedrichs II. erlischt die Kaiserherrschaft in Italien für lange Zeit.
  - 1265 Durante (Dante) Alighieri wird in Florenz geboren. Sein Geschlecht gehört nicht zu ben erften ber Stadt, aber zum angesehenen Mittelftand.
  - 1274 Dante sieht Beatrice zum erstenmal. Sie ist nach der Florentiner Überlieferung die Tochter Folcos aus der mächtigen Ghibellinenfamilie der Portinari.
  - 1283 Dante empfangt Beatrices Gruß. Er beginnt die Gebichte ber Bita Nuova zu schreiben. Zu dieser Zeit steht er im Berkehr mit Dichtern und Musikern, und schult sich an provenzalischer Troubadourlprik. Er hat die lateinischelkassische Erziehung gebildeter italienischer Laien jener Zeit empfangen und in Virgil den Meister epischer Dichtung verehren gelernt.
  - 1289 Dante nimmt im siegreichen florentinischen Guelfenheer an ber Schlacht von Campalbino gegen Arezzo und die Ghibel-linen teil.
  - 1290 Beatrice (bie nach ber Florentiner Aberlieferung feit turgem mit Simone be' Bardi vermählt war) flirbt.
  - 1290 bis etwa 1295 (?) Abschluß ber "Bita Nuova", in beren Aufbau Dante schon jenes eigentümliche Gefühl fur Symmetrie, für organische Darstellung ber eigenen seelischen Entwidlung und fur die Bereinigung zergliedernder Reflexion mit unmittelbarem Gefühlsausbrud beweist, woraus sich später ber einzigartige Sfil ber Commedia gestaltet hat.

Rern, Dante. 10

- Nach 1290 studiert Dante 21/2. Jahre Theologie, Philosophie, wohl auch Astronomie uss. bei den Orden, welche damals (besonders die Dominisaner und Franzissaner) die Hochschulen der Scholastist bildeten. Das größte Wissenschaftsspstem des Mittelalters, das des Dominisaners Thomas von Aquino († 1274) macht sich Dante zu eigen, ohne sich indes andern (namentlich neuplatonischen, aber auch z. B. averroistischen) Einslüssen zu entziehen. Mit den Franzissanern war Dante auch in späteren Tagen durch enge geistige Beziehungen verbunden, so durch den Bunsch, die verweltsichte Kurie zu reformieren. Auch scheint Dante später eine Zeitlang selbst sich asketischer Willensschulung im Sinn der Franzissaner hingegeben zu haben (vgl. oben S. 54).
  - 1295 Dante wird Mitglied des florentinischen Großen Rats. Er gehört der Zunft der Arzte und Apotheker an. 1299 sendet ihn die Stadt in einer (im übrigen nicht sehr wichtigen) politischen Mission nach San Gimignano.
- Bor 12:18 verheiratet sich Dante mit Gemma, einer Tochter bes mächtigen Abelsgeschlichts ber Donati. Gemma hat ihren Gatten lange überlebt; ins Exil war sie ihm nicht gefolgt. Bon Pantes Kindern sind vier bekannt, Antonia, Beatrice, die Nonne wurde, Pietro, später Richter in Verona, und Jacopo, beide, wie es scheint, treue Söhne, denen mehrere der ersten Kommentare zur Göttlichen Komödie zugeschrieben werden; Pietros Kommentar ist einer der besten.
  - 1300 Dante ist zwei Monate (die gesehliche Amtsdauer) lang Mitglied des Priorenkollegiums, der obersten Regierungsbehörde der Stadt. In jener Zeit wächst die Parteiung in Florenz wieder bedrohlich an. Zwar spielen die Ghibellinen keine Rolle mehr, aber die Guelsen spalten sich in die "Schwarzen" und die "Weißen". Dante halt es mit den Weißen und bekämpft die papstfreundliche Politik der Schwarzen.
  - 1301 Die Schwarzen erlangen durch bas Eingreifen des Prinzen Karl von Balois die Oberhand in der Stadt.
- 1802, 27. Jan. Berbannungsbekret gegen Dante und andere "Weiße", wegen angeblichen Amtsbetrugs, Erpressung, Bestechlichkeit, Unterschleifs, Feindschaft gegen ben Papst und den Prinzen von Balois.

Wie aber der Chronist Villani bemerkt, geschah die Verbannung "ohne andre Schuld", als weil Dante zu den Weißen gehörte. Sein Eigentum verfällt der Staatskasse.

1802, 10. Mars. Sweites verscharftes Defret: "er foll mit Feuer verbrannt werben, so daß er fierbe."

1302—1321 Dantes Wanderfahrt im Eril. Ob er nach der Provence, nach Paris und Flandern gekommen ist, wie man aus einzelnen Stellen der Commedia schließen möchte, bleibt ungewiß. Itazlien hat der aus ruhiger Wohlsahrt in bittre Armut und Ehrzberaubung Gestürze durchpilgert, ohne eine dauernde Stätte zu sinden. Besonders wichtig wurde sur seine dauernde Stätte zu sinden. Besonders wichtig wurde fur sein Dasein die Freundsschaft der Markgrasen von Malaspina, der Polenta in Navenna und vor allem der Della Scala in Verona; von Bedeutung war vermutsich auch der Ausenthalt in der Universitätsstädt Padua (und Bologna?). Mancherlei unbeglaubigte Sagen (vgl. auch Konrad Ferdinand Meyers "hochzeit des Mönchs") umranken diese Pilgerjahrzehnte, über deren Leiden sich Dante selbst (vgl. 3. B. oben S. 25) ausspricht.

Bor 1309 entsteht außer einer Reihe von Kanzonen die Schrift "Convivio", die unvollendet bleibt und in welcher Dantes Sehnen nach einer selbständigen Weltanschauung und nach einem ethischen Lehrberuf unter den Menschen noch keine befriedigende Erfüllung sindet. In denselben Jahren arbeitet Dante eine (gleichfalls unvollendete) lateinische Untersuchung "Über die Bolksprache" aus; ein für seine Zeit höchst achtbarer philologischer Versuch.

1310 Römerzug König heinrichs VII. von Lübelburg; Dante begrüßt den hochgesinnten Fursten als Wiederhersteller des Kaisertums und erhofft von ihm eine Resorm auch der Kirche. Er schreibt an die Fürsten und Böller Italiens, sie sollten sich dem Kaisertum unterwerfen; er schreibt auch an den Kaiser selbst und an die Stadt Florenz. heinrichs Tod begräbt 1313 Dantes politische hoffnungen.

Um 1310 durfte die Ausarbeitung der Commedia begonnen haben, deren Grundgedanke Dante schon seit seiner Florentiner Zeit beschäftigt, und deren Bollendung er nicht lange überlebt hat. Uber seine Arbeitsweise, die Entwürfe uss., die der Vollendung

vorangingen, wissen wir nichts. Das im Stoff wie in der Form beispiellose, in der inneren Bindung wie in der abges klärten Freiheit der Erfindung bewunderungswürdigste und gesichlossenke Dichtwerk der Weltliteratur liegt, was sein Werden betrifft, so einsachskompliziert und rätselhaft vor uns, wie die Schöpfungen der Natur selbst. Wenn auch die tiese Leidensichaftlichkeit des Erlebens und der grübelnde Ernst der Reflexion schon in Dantes Jugendwerk hervortritt, so besteht doch noch zwischen der geistigen Haltung des Convivio und der Commedia ein Abstand, welcher Dantes Ausschwung und Inspiration in den 12 oder 15 lesten Jahren seines Lebens schlechthin wunderbar erscheinen läßt. Er selbst blidt auf die äußerlich glüdliche mittlere Lebenszeit jest als auf eine Zeit des sündigen Absalls von seinem wahren Lebensziel zurüd.

- Nach 1313(?) bürfte Dante auch sein politisches Testament, die "Monarchia" abgesaßt haben, die in glänzendem lateinisch-scholastischem Besweisgang die Notwendigkeit und Unabhängigkeit des weltsichen Universalreichs (Kaisertums) zur Seite des geistlichen (Papstetums) darlegt.
  - 1314 Dante ermahnt in einem Senbschreiben die italienischen Karbinale an der avignonesischen Kurie, sie möchten das Papsttum wieder zu einem römischen machen, ein Brief, der so erfolglos blich, wie seine früheren. (Bergl. S. 147; die Echtheit bieser Briefe ist durchaus wahrscheinlich)
  - 1315 Pante und seine Söhne werden von der Republik Florenz abermals als Rebellen verbannt und zum Tode durch das Henlerschwert verurteilt.
  - 1316 Gnadenerlaß zu gunsten der Verbannten, die aber, bevor sie wieder Burger wurden, sich einer öffentlichen entehrenden Suhne unterziehen mußten. Dante lehnt ab (vgl. oben S. 35).
  - 1320 Der Mailander Stadttyrann Galeaz Bisconti, welcher Papft Johann XXII. durch Sauberei vergiften lassen möchte, benkt zeitweilig daran, "Magister Dante" mit dieser Aufgabe zu bestrauen, findet aber dann einen anderen Zauberer, zu dem er noch größeres Bertrauen hat. Die darüber ausgestellte, vor 20 Jahren aufgefundene Urkunde läßt uns einmal zufällig einen Blid darein tun, welcher Ruf sich um den Weltendichter

spann. Im Gegensah, aber nicht Widerspruch hierzu, hat (um 1327) ber Kardinallegat Bertrand die "Monarchia" als leges risch verdammen lassen; auch Dantes Gebeine wollte er verwbrennen. — Ob Dante im Jahre 1320 ein ihm zugeschriebenes naturwissenschaftliches Schriftchen (Quaestio do Aqua et Torra) und zwei unbedeutende lateinische Sedichte (Ellogen) wirklich verfaßt hat, können wir dahingestellt sein lassen.

1321, 14. Sept.

ffirbt Dante in Ravenna und wird bafelbit begraben. Sein Landsmann Giovanni Villani widmet ihm in feiner Chronik einen Nachruf, welcher zeigt, bag Dante ben Beften feiner Beit boch anders benn als Bauberer ober Reker ericbien, obwohl auch fie nicht ahnten, bag bie Welt ihm einmal ben größten Genius bes Mittelalters nennen murbe. "Er mar", fo fagt biefer erfte Dantebiograph, "obichon Laie, ein großer Gelehrter fast in jeglicher Willenschaft, vor allem ein mächtiger Dichter und Philosoph und ein vollkommener Meifter ber Rebe: . . . er dichtete in der italienischen Bolksprache mit reinerem und ichonerem Stil als irgend einer por ihm . . . Er ichrieb bie Commedia, in welcher er, in fein ausgearbeitetem Reim, und mit großen und einbringenden Kragen aus der Ethik, Naturlehre, Gestirnkunde, Philosophie und Theologie, unter schönen und neuen Bergleichen und Dichtformen in hundert Gefängen ben Buftand von Sölle, Reafeuer und himmel beichrieb, fo erhaben, daß man es nicht sagen kann . . . .

Dieser Dante war durch sein Wissen etwas anmaßlich, sich sernhaltend und verachtungsreich, und gleichsam in der Weise eines unliedenswürdigen Philosophen wußte er nicht wohl mit Laien umzugehen; aber um seiner sonstigen Tugenden, seines Wissens und Wertes willen schien es gedührend, einem solchen Bürger ein immerwährendes Denkmal in dieser unfrer Chronik zu geben, sintemalen sie (d. h. die Tugenden) durch seine edlen Werke, die uns schristlich hinterlassen sind, wahres Zeugnis von ihm bringen und ehrenvollen Ruhm unster Stadt."

#### Berichtigung.

S. 60 3. 77. lies:

ber ihn des Rolumbus Fahrt vorwegnehmen, aber darüber Beib und Kind vergeffen ließ.

#### Berlag von J. C. B. Mohr (Paul Siebeck) in Tübingen.

# F. X. Kraus,

# Luca Signorelli's Illustrationen

### zu Dante's Divina Commedia

Zum erstenmal herausgegeben.

Groß 4.

1892.

Ermäßigter Preis.

Gebunden M. 7.50.

#### Verlag von J. C. B. Mohr (Paul Siebect) in Tübingen

# Dr. Franz Beyel

Zum Stil des grünen Heinrich.

In Vorbereitung.

#### O. Luterbacher.

## Die Landschaft in Gottfried Kellers Prosawerken

R. 1911. M. 3.-. (Sprache und Dichtung, Heft 8.)